PERADABAN JOURNAL OF
RELIGION AND SOCIETY
Vol. 5, Issue 1, January 2026

ISSN 2962-7958

Page : 101-117
DOI:
https://doi.org/10.59001/pjrs.v5i1.726

Copyright
© The Author(s) 2026

This work is licensed under a
Creative Commons Attribution 4.0
International License

PERADABAN JOURNAL OF
RELIGION AND
SOCIETY

Article
Rekonstruksi Epistemologi

Wahyu : Inzal-Tanzil
Perspektif Muhammad
Syahrur dalam Surat al-
Furqan Ayat 32

Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam® & Fadhil Achmad Agus Bahari?

! Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, Surabaya,
Indonesia; email : mohammadalhikam@gmail.com

2 Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, Surabaya,
Indonesia; email : 2016fadhil@gmail.com

Abstract

The epistemology of revelation remains a central yet methodologically
contestedissueincontemporary Qur’anicstudies. Althoughtheconcepts
of inzal and tanzil are widely discussed in classical scholarship, they
are often treated interchangeably, thereby obscuring the dynamics
of the revelatory process, the formation of religious knowledge, and
the historical articulation of divine discourse. This study reconstructs
the epistemology of revelation by critically re-examining Muhammad
Syahrur’s distinction between inzal and tanzil, with al-Furqan (25:32)
serving as an analytical locus that exemplifies gradual revelation.
Employing conceptual, semantic, and contextual textual analysis, the
article evaluates the internal coherence of Syahrur’s argument and
the methodological implications of differentiating the two concepts.
The findings demonstrate that Syahrur’s framework reconceptualizes
revelation as a layered epistemic process, transitioning from
a transcendent realm to a historical-linguistic domain. This
reconstructed model carries significant implications for Qur’anic
hermeneutics, particularly in distinguishing universal textual
principles from context-bound applications, thereby enabling more
responsive interpretive approaches in contemporary contexts. The
study concludes that an epistemology of revelation grounded in the
inzal-tanzil distinction offers both a clearer account of the revelatory
process and a constructive foundation for advancing modern Qur’anic
interpretation.

Keyword

Epistemology of revelation, inzal-tanzil Muhammad Syahrur,
Qur’anic hermeneutics, revelation process



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 101-117

Abstrak

Epistemologi wahyu merupakan isu sentral yang hingga kini masih diperdebatkan
secara metodologis dalam studi Al-Qur’an kontemporer. Meskipun konsep inzal
dan tanzil banyak dibahas dalam khazanah keilmuan klasik, keduanya sering
diperlakukan secara interchangeable, sehingga mengaburkan dinamika proses
pewahyuan, pembentukan pengetahuan keagamaan, dan artikulasi historis
diskursus ilahi. Artikel ini merekonstruksi epistemologi wahyu melalui peninjauan
kritis terhadap distingsi inzal dan tanzil dalam pemikiran Muhammad Syahrur,
dengan Surat al-Furgan (25:32) sebagai locus analitis yang merepresentasikan
konsep pewahyuan gradual. Dengan menggunakan analisis tekstual konseptual,
semantik, dan kontekstual, artikel ini mengevaluasi koherensi internal
argumentasi Syahrur serta implikasi metodologis dari pembedaan kedua konsep
tersebut. Temuan penelitian menunjukkan bahwa kerangka pemikiran Syahrur
merekonseptualisasikan wahyu sebagai proses epistemik berlapis yang bergerak
dari ranah transenden menuju ranah historis-linguistik. Model rekonstruksi ini
memiliki implikasi signifikan bagi hermeneutika Al-Qur’an, khususnya dalam
membedakan prinsip-prinsip tekstual yang bersifat universal dari penerapan
yang terikat konteks, sehingga memungkinkan pendekatan penafsiran yang
lebih responsif terhadap konteks kontemporer. Artikel ini menyimpulkan bahwa
epistemologi wahyu yang bertumpu pada distingsi inzal-tanzil tidak hanya
memberikan penjelasan yang lebih jernih mengenai proses pewahyuan, tetapi juga
menawarkan fondasi konstruktif bagi pengembangan penafsiran Al-Qur’an di era
modern.

Kata Kunci

Epistemologi wahyu, hermeneutika Al-Qur’an, inzal-tanzil, Muhammad Syahrur,
proses pewahyuan

Latar Belakang

Perkembangan studi Al-Qur’an kontemporer menunjukkan kecenderungan
kuat untuk meninjau ulang pendekatan-pendekatan klasik dalam membaca
teks wahyu, khususnya ketika berhadapan dengan perubahan zaman dan
kompleksitasnya. Salah satu tawaran metodologis yang paling berpengaruh
dalam beberapa dekade terakhir datang dari Muhammad Syahrur, yang
berupaya membangun epistemologi wahyu dengan pendekatan semantik.
Pendekatan ini secara tidak langsung vis a vis dengan paradigma tafsir
tradisional yang telah mapan, sekaligus membuka ruang baru bagi
rekonstruksi pemahaman Al-Qur’an yang lebih rasional dan kontekstual.

Epistemologi wahyu Syahrur berangkat dari sebuah anggapan tentang
bagaimana wahyu dipahami manusia menjadi sama pentingnya dengan
pertanyaan bagaimana wahyu diturunkan. Oleh karena itu, epistemologi
menjadi instrumen krusial untuk menilai bagaimana sebuah makna lahir
dari interaksi antara teks, realitas, dan akal manusia. Di dalam diskursus
ini, Surat al-Furqan Ayat 32 (Q.S. 25:32) menempati posisi penting dalam
pemikiran Syahrur terkait penurunan wahyu, khususnya alasan mengapa
Al-Qur’an diturunkan secara berangsur-angsur.

Surat al-Furgqan Ayat 32 merespons keberatan kaum Quraisy

102



Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari
103 Epistemologi Wahyu Perspektif Syahrur

yang mempertanyakan penurunan wahyu yang tidak sekaligus serta
menyiratkan adanya dimensi pedagogis dan sosial dalam prosesnya.
Sebagaimana diketahui, dalam tradisi tafsir klasik, perbedaan antara inzal
(penurunan wahyu sekaligus) dan tanzil (penurunan wahyu berangsur-
angsur) cenderung tidak menjadi fokus epistemologis, dalam artian
tidak membentuk sistem pengetahuan yang memiliki implikasi terhadap
konsep-konsep turunannya. Akar kata |3 O melahirkan sejumlah derivasi
yang digunakan dalam Al-Qur’an, di antaranya anzala, nazzala, tanzil, dan
inzal. Secara etimologis, inzal dalam bentuk af‘ala menunjukkan tindakan
“menurunkan secara sekaligus”, sedangkan tanzil dalam bentuk taf‘il
mengindikasikan proses “penurunan yang bertahap”. Para leksikografer
seperti Al-Raghib Al-Asfahani membedakan keduanya berdasarkan pola
kata kerja (fi’'il), adapun tafsir klasik tidak mengembangkan perbedaan ini
menjadi konsep epistemologis. Berkaitan dengan persoalan ini, Muhammad
Syahrur hadir membawa perspektif baru dengan menempatkan inzal dan
tanzil sebagai dua konsep fundamental yang mencerminkan cara kerja
wahyu dalam hubungan antara teks, realitas, dan akal.

Secara statistikal, Al-Qur’an menggunakan bentuk anzalna dan
nazzalna dalam konteks yang tidak selalu berkaitan dengan perbedaan
zaman atau gradasi makna, sehingga sebagian mufasir klasik menganggap
keduanya dapat saling menggantikan. Sebetulnya Modernis seperti Fazlur
Rahman dan Amin Al-Khuli sempat menyinggung potensi historisitas
wahyu melalui konsep tanzil, tetapi tidak mengembangkannya ke dalam
bentuk yang sistemik. Di sinilah pemikiran Syahrur tampil progresif
dengan menjadikan perbedaan linguistik tersebut sebagai dasar konstruksi
epistemologi wahyu.

Kehadiran pemikiran Syahrur dalam studi Al-Qur’an seakan berada
pada posisi biner dengan pemikiran klasik. Hal ini dapat diketahui melalui
sejumlah penelitian, misalnya penelitian Irfansyah dan Khairunnisa
(2023) terhadap hukum pemakaian jilbab pada Q.S. 24:31, yang mana
pendekatan Syahrur membuka celah pemaknaan ulang aurat yang lebih
ringan dari pada konsep aurat klasik. Penelitian Laili dan Aziz (2023) juga
menguatkan temuan Irfansyah dan Khairunnisa dari segi tujuan historis
ayat tersebut. Pendekatan historis ala Syahrur juga di gunakan dalam
penelitian Rohmansyah (2023) terhadap hukum poligami, hasilnya, syarat
dan kondisi penerapan poligami menurut Syahrur harusnya lebih ketat dari
pada keumuman teksnya. Penelitian Novita dkk (2025) melalui pendekatan
linguistik ala Syahrur terhadap Q.S. 24:3 mengungkapkan bahwa istilah
zani, zaniyah, dan mushrik memiliki medan pemaknaan yang distingtif
dan tidak tumpang tindih. Penelitian-penelitian tersebut menunjukkan
bahwa Syahrur bukan hanya menawarkan pendekatan baru, namun juga
mendobrak kemapanan otoritas penafsiran yang mengarus utama.

Kendati pemikiran Syahrur tidak mainstream dalam kajian ‘Ulim
Al-Qur’an, penelitian Digdayani dkk (2023) menunjukkan adaptabilitas
pemikirannya terhadap perkembangan zaman. Digdayani dkk
menengahkan fenomena catcalling, yang mana tidak terdapat dalil



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 101-117

lugas menjelaskan perilaku tersebut. Dengan menggunakan teori
hudiid Syahrur, Q.S. 49: 11 dapat dijadikan sebagai landasan legal yang
mengatur perilaku catcalling. Penelitian Asmara dkk (2020) mengafirmasi
adaptabilitas teori hudiid Syahrur dengan menunjukkan pembacaan ulang
terhadap hukum waris 2:1 yang tidak statis, namun fleksibel dengan
tetap mematuhi batas hudid.

Berdasarkan beberapa penelitian di atas, kajian mengenai kerangka
epistemologis wahyu Syahrur sebagai tatanan teoretis yang melandasi
keseluruhan bangunan pemikirannya masih relatif terbatas. Kebanyakan
penelitian terfokus pada penerapan teori terhadap suatu kasus, sedangkan
analisis terhadap keterhubungan antara pandangan Syahrur tentang wahyu,
konsep kebahasaan yang melandasi dan implikasi teoretis pemikirannya
belum dieksplorasi lebih jauh. Dengan demikian penelitian ini berupaya
mengisi kekosongan tersebut dengan menyajikan analisis komprehensif
mengenai epistemologi wahyu Muhammad Syahrur. Selain merekonstruksi
fondasiteoretisnya, penelitianinijugamenganalisisimplikasi konseptualnya
terhadap wacana penafsiran Al-Qur’an kontemporer.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif (Creswell
2013) dengan fokus pada analisis konseptual terhadap epistemologi wahyu
dalam pemikiran Muhammad Syahrur. Data primer diperoleh melalui
kajian mendalam atas karya Syahrur, khususnya al-Kitab wa al-Qur’an,
yang menjadi basis untuk menelusuri konstruksi istilah inzal dan tanzil.
Sementara itu, data sekunder dikumpulkan dari literatur akademik yang
membahas metodologi, epistemologi, dan hermeneutika Syahrur, termasuk
artikel jurnal dan kajian kontemporer yang relevan. Penelitian ini bertujuan
menjelaskan bagaimana Syahrur membangun distingsi inzal-tanzil dan
bagaimana Q.S. 25:32 berfungsi sebagai dasar bagi model epistemologi
wahyu yang ia konstruksi.

Data dianalisis menggunakan pendekatan semantik yang menekankan
analisis terhadap medan makna dari istilah terkait wahyu dalam Al-
Qur’an, khususnya Q.S. 25:32. Dapat dikatakan juga menggunakan metode
tafsir tematik (Izutsu 2002). Analisis dilakukan secara sistematis untuk
mengungkap hubungan antara konsep-konsep epistemologis yang ia
bangun dan bagaimana konsep tersebut berimplikasi pada pemahaman
wahyu sebagai proses berlapis yang berhubungan dengan realitas. Hasil
rekonstruksi epistemologis kemudian diuji untuk melihat implikasinya
melalui model komparatif dengan pendapat klasik.

Hasil dan Pembahasan

Muhammad Syahrur dan Landasan Epistem Pemikirannya

1. Biografi Intelektual Muhammad Syahrur

Muhammad Syahrur (atau Mohammad Shahrour) lahir pada 11 April
1938 di Damaskus, Suriah, dalam keluarga kelas pekerja yang religius. Ia

104



105

Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari
Epistemologi Wahyu Perspektif Syahrur

mengenyam pendidikan dasar dan menengah di kota kelahirannya sebelum
mendapat beasiswa untuk melanjutkan studi teknik sipil di Soviet Union
(Uni Soviet). Pada tahun 1964 ia menempuh pendidikan tinggi di Moscow
Institute of Civil Engineering dan lulus dengan gelar Dipl.-Ing. dalam bidang
teknik sipil dan geoteknik (Sjadzali, Piliang, dan Tsauri 2019).

Sepulang dari Soviet, Syahrur ditunjuk sebagai dosen di Fakultas
Teknik Universitas Damaskus, tempat ia menghabiskan sebagian besar
karier profesionalnya sebagai akademisi hingga pensiun.M. Aunul Abied
Shah, Islam Garda Depan: Mosaik Pemikiran Islam Timur Tengah (Bandung:
Mizan, 2000), 237. la kemudian kembali melanjutkan studi doktoral di
Irlandia dan meraih gelar Ph.D dalam bidang geoteknik (Siti Aminah 2013).
Menariknya, Syahrur bukan produk pendidikan ulama tradisional, namun
akademisi teknik dengan minat mendalam pada studi Islam, terutama Al-
Qur’an. Latar belakang non-tradisional ini memberi ruang bagi pendekatan
epistemologis baru yang berbeda dari metodologi tafsir klasik.

Selama belajar di Soviet dan Irlandia, Syahrur bersentuhan dengan
filsafat modern, linguistik, strukturalisme, dan metode penelitian ilmiah
kontemporer. Pengalaman inilah yang kelak membentuk gaya berpikir kritis
dan analitis dalam memandang teks keagamaan. Kekalahan dunia Arab
dalam Perang Enam Hari (1967) dan stagnasi pemikiran politik keagamaan
memengaruhi Syahrur untuk berkesimpulan bahwa permasalahan umat
[slam terletak pada keterlambatan epistemologi penafsiran terhadap agama
(teks). Di sini ia mulai menaruh perhatian serius pada hermeneutika Al-
Qur’an dan problem metodologis dalam ushul tafsir klasik. Syahrur mulai
mengembangkan teori hudud (teori batas hukum) dan epistemologi wahyu
berbasis linguistik-semantik (Asriaty 2014).

Dalam karya monumentalnya al-Kitab wa al-Qur’an (1990), ia
menyajikan konsep bahwa wahyu al-Qur’an adalah sistem linguistik yang
bersifat universal. Hukum-hukum agama yang tertera di dalamnya dapat
dipahami secara tidak absolut dan memiliki level dimensi limitatif. Salah
satu konsekuensinya adalah tafsir al-Qur’an harus mempertimbangkan ilmu
bahasa, realitas historis dan konteks zaman. Buku ini memicu kontroversi
besar di dunia Arab karena menantang arus mayoritas pemikiran fikih dan
tafsir orotodoks.

Padafaseini, pemikiran Syahrur mendapatperhatian dan pengikutluas
terutama di Suriah, Yordania, Mesir dan kalangan diaspora Arab di Eropa.
Pengaruh Syahrur cukup signifikan dalam diskursus Islam kontemporer
terutama dalam konteks reformasi metodologi tafsir. Ia termasuk pelopor
Qur’anic Hermeneutics modern yang menolak pendekatan mitologis
terhadap nash serta dominasi tafsir salaf yang tidak kontekstual. Selain
itu pada wilayah fikih, ia bisa dikatakan telah melakukan dekonstruksi
fikih tradisional, melalui teori hudud, dengan menyatakan bahwa hukum
syariat memiliki dimensi maksimum dan minimum. Syahrur meneruskan
gagasannya mengenai peran wanita, warisan, pemerintahan hingga hak-hak
individu dalam masyarakat moder (Juliansyahzen 2022). Konsep ini tentu



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 101-117

saja sangat berpengaruh dalam diskusi pembaruan hukum pidana Islam
dan perlindungan hak asasi manusia.

Selain itu, Syahrur juga menolak pandangan yang menyamakan al-
Qur’an dengan hadis secara epistemologis, baginya, al-Qur’an adalah teks
wahyu dan hadis adalah respons historis Nabi terhadap realitas. Meskipun
kontroversial, kontribusinya menjadikan Syahrur salah satu pemikir paling
berpengaruh dalam studi Islam kontemporer abad ke-21.(Lory 2022)
Beberapa karya Muhammad Syahrur antara lain adalah:

1. Al-Kitab wa Al-Quran: Qira’ah Mu’asirah (1990). Karya ini
termasuk Magnum opus yang memperkenalkan teori hudiid dan
kritik menyeluruh terhadap metodologi tafsir klasik.

Dirasat Islamiyyah Mu‘asirah fi Dawlati wa Al-Mujtama’ (1994)
Nahwa Usil Jadidah li Al-Figh Al-Islami (2000)

Al-Islam wa Al-Iman: Manzimah Al-Qiyam (1996)

Mas’uliyyat Al-Insan Al-Muslim (2005)

Al-Sunnah wa Al-Risalah (2009)

7. Qira’ah Mu‘asirah fi Al-Mar’ah (2000-2010)

2. Landasan Epistemik Pemikiran Syahrur

AR

Muhammad Syahrur adalah salah satu pemikir modern yang berusaha
merekonstruksi hubungan antara wahyu dan sejarah dengan menawarkan
kerangka epistemik baruyang menggabungkan dimensi ontologis, linguistik,
dan historis (Rohmansyah 2023; Mukhtar, Mardia, dan Aminuddin 2023).
Upaya ini, menurut Christmann (2009), adalah sistesis antara worldview
Al-Qur’an dengan pandangan dunia modern. Sebagai bukti awal upyanya,
Syahrur menunjukkan simbiosis yang sudah ada antara gagasan agama
dalam Al-Qur’an (disebut al-Islam) dan bentuk religiusitas umum—
manusia—yang berlaku universal, sehingga ia mengembangkan tesis bahwa
kebenaran abadi al-Islam dan persepsi filosofis dunia, yang mendefinisikan
parameter moralitas dan agama, semuanya hampir identik.

Terdapat beberapa elemen utama yang membangun kerangka
epistemologis Syahrur, antara lain:

1. Konsepsi ketuhanan.

Konsep ini krusial dalam bangunan epistemologi wahyu, karena
keyakinan teologisnya mendukung pemahaman filosofis-etika tentang
agama Islam. Syahrur memandang bahwa Allah mewakili apa yang abadi dan
tak berubah, sementara alam dan manusia tunduk pada perubahan. Namun,
karena Allah telah menciptakan manusia dan menganugerahi mereka akal,
Dia juga menciptakan kecenderungan alami manusia yang memungkinkan
mereka, meskipun terbatas, untuk mentransformasikan ide-ide etika yang
abstrak dan mutlak menjadi kenyataan konkret dan aktual. Dialektika
hubungan ilahi-manusia ini berada di inti teori epistemologis, hermeneutis,
dan hukum Syahrur.(Christmann 2009)

Secara epistemologis, pengetahuan Tuhan tentang realitas objektif

106



107

Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari
Epistemologi Wahyu Perspektif Syahrur

(kosmos, alam, dan masyarakat) adalah tak terbatas dan sempurna,
sementara pengetahuan manusia adalah terbatas dan kurang sempurna.
Secara hermeneutis, wahyu Tuhan kepada manusia adalah suci, objektif,
dan tak berubah, tetapi interpretasi manusia terhadapnya bersifat
kondisional, subjektif, dan dapat berubah. Dan batas-batas hukum Allah
(hudud) adalah tetap dan mutlak, tetapi legislasi manusia (pergerakan
di antara hudiid) adalah berubah-ubah dan relatif. Namun, melalui akal
budi, manusia mampu—meskipun selalu terbatas—untuk berpartisipasi
dalam memahami wahyu-Nya.

2. Konsepsi kenabian.

Konsep ini tidak terpisahkan dari gagasan filosofisnya tentang
Tuhan. Dalam konsep filosofisnya tentang wahyu, tidak ada ruang yang
mengimplikasikan dimensi vertikal dari peristiwa wahyu. Sebenarnya,
seluruh proses penyampaian pengetahuan dan hikmah Allah kepada
manusia tidak mengambil bentuk ‘wahy’, melainkan pemahaman subjektif
manusia (inzal) terhadap apa yang telah secara objektif ‘diserahkan’ oleh
Allah (tanzil). Dan tindakan pemahaman subjektif ini tidak dilakukan
melalui karunia nabi yang luar biasa atau ilham ilahi, melainkan melalui
penyelidikan logis dan penalaran akal sehat.

Konsepsi kenabian ala Syahrur ini berkonsekuensi pada anggapan
bahwa tidak ada Nabi, Santo, atau mistikus—apalagi ulama—yang
memiliki kedekatan pada-Nya, mampu memahami wahyu-Nya. Sedangkan
status khusus para nabi hanya berasal dari penyelidikan rasional mereka
(ijtihad) terhadap kebenaran objektif dari kode etika universal (al-Islam).
Dari sinilah anggapan Syahrur bahwa Al-Qur’an dalam bahasa Arab yang
disampaikan Nabi merupakan sesuatu yang telah bersentuhan dengan
dimensi kemanusiaan dan konteks sosio-historis, sehingga tidak dapat
dipersamakan dengan wahyu dalam posisinya sebagai sesuatu yang suci
dan tidak bisa dipersamakan.(Syahrur 1990, 72)

3. Konsepsi Universalitas-Partikularitas Al-Qur’an.

Christmann (Christmann 2009) mengungkapkan kecenderungan
Syahrur untuk mendistingsikan aspek keuniversalan Al-Qur’an dan
kepartikularannya. Syahrur beranggapan bahwa, karena Al-Qur’an telah
bersentuhan dengan dimensi kemanusiaan (konteks sosio-historis),
maka hal-hal mendetail pada zaman nabi bersifat partikular, alias tidak
dapat diidealkan secara universal untuk seluruh umat manusia. Kendati
muara asalnya adalah kode universal (wahy) yang tak terbatas pada
batas-batas kebudayaan mana pun, akal budi manusia—oleh Syahrur—
dianggap sebagai kunci untuk mengaktualkan pada konteks kesejarahan
yang partikular.

4. Konsepsi Kayniunah-Sayrirah-Sayrirah.

Landasan pemikiran Syahrur dibangun atas pandangannya bahwa
struktur realitas terdiri atas tiga lapisan: kayniinah, yaitu keberadaan
yang tetap; sayriirah, yaitu proses ketika sesuatu mulai tampak dan dapat



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 101-117

dipahami manusia; dan sayrirah, yaitu dinamika perubahan historis.
Menurutnya, wahyuberada dalam keseluruhan strukturini, iaberasal dari
ranah ilahi yang tetap, namun bergerak memasuki ranah manusia dalam
bentuk yang dapat dipahami, lalu terus berinteraksi dengan perjalanan
sejarah. Dengan kerangka ini, wahyu dipandang bukan sekadar pesan
transenden, tetapi bagian dari proses ontologis yang memungkinkan
interaksi aktif antara teks ilahi dan perkembangan manusia.

5. Konsepsi inzal dan tanzil.

Dapat dikatakan bahwa konsep ini lahir dari presumsinya atas
asinonimitas Al-Qur’an yang berbahasa Arab, sehingga ia pastikan bahwa Al-
Qur’an secara konsisten menunjukkan distingsileksikal atas setiap lafaznya.
Termasuk dalam hal ini adalah lafaz inzal dan tanzil, Syahrur membedakan
dua istilah penting tersebut. Syahrur memaknai inzal sebagai perpindahan
wahyu dari ranah ilahi menuju bentuk dasar yang dapat dipahami,
sedangkan tanzil adalah proses turunnya wahyu ke dalam realitas historis
secara bertahap.(Syahrur 1990) Distingsi ini dibangun melalui pembacaan
semantik yang memerhatikan penggunakan dua bentuk kata tersebut di
berbagai ayat, sehingga setiap istilah memiliki fungsi yang berbeda. Melalui
pendekatan ini, gradualitas wahyu dalam al-Qur’an dipandang sebagai
keniscayaan epistemik, bukan sekadar fenomena sejarah.

Gagasan tentang dua bentuk turunnya wahyu menjadi semakin jelas
ketikadiletakkan berdampingandengan pembagian Syahrur antarakitab dan
qur’an. Menurutnya, kitab merupakan struktur ilahi universal yang memuat
nilai dan batas dasar, sedangkan qur’an adalah bagian dari wahyu yang
dibaca, bersifatlinguistik, dan turun bertahap sesuai kebutuhan masyarakat
Arab pada masa Nabi. Pembagian ini memungkinkan Syahrur menjelaskan
perbedaan antara aspek wahyu yang tetap dan aspek wahyu yang berubah
mengikuti perkembangan sosial. Dalam konteks epistemologi, hal ini juga
menjelaskan mengapa proses tanzil berlangsung secara bertahap, yakmi
karena ia selalu berhubungan dengan kondisi sosial tertentu dalam sejarah.

Selain itu, gradualitas wahyu memang dikenal luas dalam literatur
tafsir klasik, khususnya dalam pembahasan tentang alasan turunnya ayat
dan perlindungan gradual dari beban syariat. Namun para mufasir klasik
tidak mengembangkan perbedaan terminologis antara inzal dan tanzil
sebagaimana dilakukan Syahrur. Perbedaan inilah yang memberikan ruang
bagi analisis epistemologis terhadap cara wahyu bekerja dalam kerangka
pemikiran Syahrur. Dengan memahami posisi Syahrur terhadap tradisi
klasik, kerangka teori ini dapat menempatkan pembacaannya terhadap
Q.S. 25:32 sebagai bagian dari usaha menjelaskan mekanisme pewahyuan
secara lebih sistematis.

Rekonstruksi Epistemologi Wahyu dalam Q.S. 25:32

1. Konteks Historis Q.S. 25:32

Kisah yang terhubung secara langsung dengan turunnya Q.S. 25:30-
33 hanya terkait dengan masalah lawla nuzzila ‘alayhi Al-Qur’ana jumlata

108



Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari
109 Epistemologi Wahyu Perspektif Syahrur

wahidah. As-Suyutl mengutip riwayat Ibn Abi Hatim yang bersumber dari
Ibn Abbas mengenai alasan turunnya QS. 25:32 (As-Suyuti, n.d.),

Ay b Ly e sy LS sz 08 ol oS el JB e ol oo
el RV e i sasly Al o1 e (s of e 4,
JF N 1558 G J83) JB L Sl aon e ) J 30 sy, ),
Ol Jl3) JI (355 A 51531 e,

Dari Ibn Abbas, ia berkata, kaum musyrik berkata, “Jika Muhammad
mengira bahwa dirinya adalah seorang nabi, mengapa Tuhan-Nya
menyiksanya dengan tidak menurunkan Al-Qur’an kepadanya secara
sekaligus, tetapi menurunkannya satu ayat, dua ayat, ataupun satu
surat?” Maka Allah menurunkan kepada Nabi-Nya: “Orang-orang yang
kafir berkata, ‘Mengapa Al-Qur’an itu tidak diturunkan kepadanya
sekaligus?’” hingga “paling sesat jalannya.”

Sebab turun yang disandarkan kepada Ibn Abbas merepresentasikan
fungsi ayat sebagai jawaban langsung atas pertanyaan-pertanyaan orang
Musyrik yang hendak memojokkan Nabi terkait dengan proses penurunan
wahyu. Peristiwa ini menegaskan konteks umum dari surah al-Furqan
yang berhubungan dengan penolakan masyarakat Makkah terhadap ajakan
Nabi untuk menyembah Allah. Penolakan kelompok kafir Makkah terhadap
Nabi disertai ejekan, penyiksaan, dan cacian. Q.S. 25: 7-10 menjadi bukti
respons Allah terhadap ejekan masyarakat Makkah kepada Nabi yang
meminta taman, istana, dan harta simpanan sebagai tanda kebenaran
risalahnya (Hisham 1990). Demikian pula, ajaran Nabi yang mengingatkan
orang Quraisy Makkah agar takut akan azab yang menimpa umat-umat
sebelumnya dianggap sebagai cerita yang bisa diceritakan oleh siapa saja,
sehingga Allah menurunkan Q.S. 25: 5-6. [zzah Darwazah juga menyatakan
bahwa surah al-Furgan penuh dengan gambaran sikap orang-orang kafir
terhadap Nabi Muhammad, ucapan-ucapan mereka, serta usaha mereka
untuk menumbangkan posisinya. Respon terhadap ancaman ini datang dari
Allah berupa kecaman, ancaman, dan jawaban-jawaban yang membungkam
disertai bukti-bukti tentang kekuasaan-Nya (Darwazah 1971).

Berbagai tantangan yang dihadapi Nabi pada awal dakwah tercatat
dengan jelas dalam berbagai catatan sejarah. Ibn Ishaq menjelaskan tentang
penolakan masyarakat Makkah terhadap dakwah Nabi dengan berbagai tuduhan
untuk membantah, mengganggu, dan merendahkan (Ishaq 2004). Situasi
ini timbul karena keyakinan mereka bahwa Nabi Muhammad telah
menggangu kepercayaan yang diwariskan dari nenek moyang mereka.
Usaha-usaha untuk menghalangi Nabi dilakukan dengan berbagai
metode yang diawali dengan menawarkan janji akan harta, kehormatan,
dan kekuasaan. Metode pembuktian mengenai kebenaran ajaran Nabi
juga dilakukan, baik tuduhan terhadap Nabi sebagai dukun, penyair,
maupun pencipta kebohongan yang berkaitan langsung dengan isi Al-



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 101-117

Qur’an. Ibn Hisyam menggambarkan cerita mengenai tantangan yang
diberikan oleh kaum Quraisy kepada Nabi untuk mempersulitnya.
Tujuan untuk memojokkan terlihat dari ajakan kepada Nabi untuk
membuat tangga ke langit dan menghadirkan malaikat dari sana sebagai
saksi kebenaran ajakan Nabi. Rintangan ini menimbulkan kesedihan dan
luka hati bagi Nabi akibat harapannya untuk membangunkan kesadaran
masyarakat Makkah (Ishaq 2004).

Pandangan umum para mufassir klasik sering kali menyebut bahwa
kitab-kitab sebelumnya, Taurat, Zabur, dan Injil, diturunkan jotan wahidah
atau sekaligus. Hal ini bisa ditemukan dalam tafsir-tafsir besar seperti Ibn
Kathir, al-Tabari, maupun Zamakhsyari ketika menjelaskan Q.S. al-Furgan
ayat 32. Para mufassir ini mengaitkan kritik kaum musyrik terhadap
Nabi Muhammad dengan asumsi bahwa para rasul terdahulu menerima
wahyu dalam bentuk teks kitab secara instan, sehingga menurut mereka
“seharusnya” Al-Qur’an pun turun demikian.

Zamakhsyari, misalnya, meski merupakan mufassir yang sangat
linguistik, tetap menafsirkan ¢JJ di ayat ini sebagai sinonim dari
“\Q)J tanpa memberikan distingsi epistemologis. Ia lebih menekankan
pada sisi retoris: bahwa kritik kaum musyrik merupakan bentuk sikap
keras kepala dan permintaan absurd mereka, tanpa mengaitkannya
dengan distingsi semantik antara proses pewahyuan yang bertahap dan
yang sekaligus.

Qurthubi memberikan gambaran yang lebih progresif. la memahami
proses tanzil yang berangsur sebagai cara ilahi untuk meneguhkan hati
Nabi, memudahkan penjelasan terhadap pertanyaan-pertanyaan polemik,
dan menjadikan proses tarjiyyah (pembinaan) umat berlangsung secara
gradual. Namun, ia tetap “mengafirmasi” bahwa kitab-kitab sebelumnya
turun sekaligus, sehingga perbedaannya bukan epistemologis, tetapi
“pendidikan ilahi” (al-tarbiyah al-ilahiyyah.)

Akantetapi, klaimini,bahwakitab terdahuluturunsekaligus, dipatahkan
secara tajam oleh Ibn ‘Asyir dalam al-Tahrir wa al-Tanwir. la menyebut bahwa
asumsi tersebut adalah kesalahpahaman kaum musyrik, bukan ajaran Qur’an
dan bahkan tidak sesuai dengan fakta sejarah pewahyuan. Ia menulis:

“Tidak ada satu pun kitab para rasul yang diturunkan sekaligus;
semuanya merupakan wahyu yang turun secara terpisah-pisah (wahyan
mufarraqan). Taurat yang turun kepada Musa hanyalah sepuluh
kalimat—seukuran surat al-Layl—sementara Injil hanyalah ucapan-
ucapan Isa di tengah masyarakat. Demikian pula Zabur turun berupa
fragmen-fragmen yang banyak.”

2. Analisis Inzal dan Tanzil Q.S. 25:32 Epistemologi Wahyu Muhammad Syahrur

Surat al-Furqan Ayat 32 menempati posisi penting dalam kerangka
epistemologi wahyu Muhammad Syahrur karena ayat ini secara eksplisit
menggambarkan mekanisme turunnya wahyu secara bertahap. Pernyataan
wa qala alladhina kafaru lawla nuzzila ‘alayhi al-qur’anu jumlatan wahidah

110



Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari
111 Epistemologi Wahyu Perspektif Syahrur

menunjukkan keberatan kaum penentang terhadap sifat gradual wahyu,
sementara respons ayat kadhalika li nuthabbit bihi fu’adak wa rattalnahu
tartila menegaskan bahwa pewahyuan tidak pernah terjadi sekaligus,
melainkan melalui proses yang bertahap. Bagi Syahrur, ayat ini tidak hanya
menjelaskan strategi pedagogis wahyu, tetapi sekaligus menunjukkan
struktur kerja wahyu itu sendiri, wahyu hadir dalam sejarah, merespons
keadaan konkret, dan bergerak mengikuti dinamika realitas sosial. Karena
itu, ayat ini merupakan titik masuk utama untuk memahami gagasannya
mengenai tanzil sebagai proses pewahyuan yang historis dan dinamis.

Syahrur memandang bahwa bentuk kata nazzala (merupakan fi‘il
mazid) dalam Q.S. 25:32 memuat penanda linguistik yang penting mengenai
mekanisme turunnya wahyu. Mengikuti pembacaan linguistik sebagaimana
juga dicatat oleh Christmann (Christmann 2009), bentuk nazzala secara
konsistendigunakan al-Qur’an untuk menggambarkan proses yangberulang,
bertingkat, atau berseri. Dengan demikian, pemilihan kata ini dalam ayat
tersebut bukanlah kebetulan linguistik. Sebaliknya, ia memperkuatargumen
bahwa wahyu bergerak melalui tanzil—penurunan tahap demi tahap yang
berlangsung dalam rentang waktu 23 tahun. Ayat ini, berdasarkan struktur
linguistiknya, memberikan legitimasi langsung bagi tesis Syahrur bahwa
wahyu tidak dipahami sebagai satu paket makna yang turun sekaligus
dari dimensi ketuhanan ke dimensi manusia, melainkan sebagai proses
komunikasi yang terus-menerus.

Perbedaan mendasar yang diajukan Syahrur antara tanzil dan inzal
juga menemukan pijakannya dalam ayatini.Q.S.25:32 menggunakan nuzzila,
bukan unzila, sehingga fokus ayat ini adalah pada tanzil sebagai proses
penyampaian wahyu oleh Tuhan, bukan pada inzal sebagai pemahaman
Nabi terhadap wahyu tersebut. Dengan demikian, ayat ini tidak sedang
membicarakan proses internal kesadaran Nabi, tetapi tentang dinamika
pewahyuan yang bergerak dari Tuhan ke realitas sosial. Syahrur memahami
tanzil sebagai peristiwa eksternal, yaitu penyampaian wahyu dalam bentuk
bahasa Arab pada momen-momen historis tertentu. Sementara itu, inzal—
yang baginya merupakan transformasi makna wahyu ke dalam kesadaran
manusia—datang setelah tanzil itu sendiri. Dengan demikian, Q.S. 25:32
berada pada tahap pertama mekanisme wahyu: penyampaian wahyu secara
bertahap dalam sejarah Nabi.

Penegasan al-Qur’an bahwa wahyu diturunkan secara bertahap
berhubungan erat dengan konsep kenabian dalam kerangka epistemologi
Syahrur. Karena Nabi bukan penerima wahyu yang pasif, melainkan aktor
historis yang harus mengkomunikasikan dan mengkonkretkan pesan
universal Allah, maka wahyu perlu turun selaras dengan dinamika situasi
sosial umat pada waktu tertentu. Pernyataan li nuthabbit bihi fu’ddak dalam
Q.S. 25:32 menyiratkan bahwa fungsi utama gradualitas wahyu adalah
memberikan dukungan, keteguhan, dan sekaligus bimbingan kepada Nabi
dalam menghadapi tantangan dakwah. Hal ini menegaskan bahwa wahyu
tidak diarahkan kepada Nabi sebagai individu semata, tetapi sebagai
figur historis yang harus membawa pesan universal ke dalam konteks



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 101-117

partikular yang terus berubah. Dengan demikian, tanzil menjadi mekanisme
epistemologis yang memungkinkan interaksi aktif antara wahyu dan sejarah.

Syahrur melihat bahwa gradualitas pewahyuan sebagaimana
ditegaskan dalam Q.S. 25:32 merupakan mekanisme untuk menjembatani
hubungan antara wahyu universal dan realitas sosial yang partikular.
Wahyu, dalam posisinya sebagai bagian dari kayninah yang tetap,
memuat nilai-nilai universal. Namun ketika ia memasuki ranah sayriirah
dan sayriirah, ia berinteraksi dengan konteks budaya dan sosial tertentu.
Gradualitas tanzil memungkinkan nilai-nilai universal tersebut tampil
dalam bentuk partikular yang relevan pada masanya. Dengan demikian,
Q.S. 25:32 mengonfirmasi postulat epistemologi Syahrur bahwa perintah,
larangan, dan narasi Al-Qur’an merupakan hasil penerjemahan nilai-
nilai universal dalam konteks sejarah Arab abad ke-7.

Analisis terhadap ayat-ayat lain yang menggunakan nazzala juga
mendukung pemahaman Syahrur bahwa kata ini merujuk pada proses
pengiriman yang bertahap dan berhubungan dengan dinamika sejarah. Ayat-
ayat seperti Al-Insan 76:23, Al-Jathiyah 45:2, dan Qaf 50:9 menunjukkan
bahwa nazzala digunakan untuk tindakan yang bersifat progresif dan
berulang, baik dalam konteks wahyu maupun fenomena alam. Konsistensi
ini memperkuatargumen bahwa penggunaan nuzzila dalam Q.S. 25:32 bukan
sekadar variasi stilistika, tetapi bagian dari pola semantik yang disengaja
untuk menandai sifat bertahap dari proses pewahyuan.

Dengan mempertimbangkan keseluruhan kerangka teoritis Syahrur,
Q.S. 25:32 dapat dipahami sebagai ayat yang menjelaskan mekanisme
tanzil dalam bentuk paling eksplisit. Ayat ini menunjukkan bahwa wahyu
tidak bergerak dari Tuhan kepada Nabi dalam suatu transfer vertikal
yang statis, tetapi melalui proses historis yang bertingkat dan responsif.
Proses ini mengintegrasikan tiga level realitas—kayniunah, sayriirah, dan
sayrirah—serta membedakan antara tanzil sebagai penyampaian wahyu
daninzal sebagai pemahamannya. Dengan demikian, ayatini memberikan
landasan tekstual paling jelas bagi upaya Syahrur untuk merumuskan
epistemologi wahyu yang dinamis, historis, dan terstruktur.

Implikasi Epistemologis Pembacaan Syahrur terhadap Surat al-Furqan Ayat 32

1. Implikasi terhadap Konsep Wahyu dan Teologi Islam

Pembacaan Syahrur terhadap Q.S. 25:32 membawa implikasi
penting bagi pemahaman teologis tentang wahyu. Dengan menekankan
gradualitas pewahyuan melalui bentuk kata nuzzila, wahyu tidak
lagi dipahami sebagai peristiwa metafisik yang terjadi secara instan,
melainkan sebagai proses historis yang berlangsung dalam rentang
waktu dan situasi sosial tertentu. Perspektif ini menggeser konstruksi
teologis klasik tentang turunnya Al-Qur’an sekaligus dari Lauh al-Mahfiiz
menuju Nabi, menuju pemahaman bahwa wahyu merupakan bagian dari
dinamika realitas dan merespons perkembangan masyarakat. Karena
itu, wahyu dipahami sebagai proses berlapis yang melibatkan interaksi

112



Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari
113 Epistemologi Wahyu Perspektif Syahrur

antara nilai ilahi yang tetap dan kondisi manusia yang berubah.

Pemahaman tersebut juga berimplikasi pada cara melihat konsep
kalam Allah. Dengan membedakan kitab sebagai struktur ilahi universal
dan qur’an sebagai ekspresilinguistik-historis, Syahrur menyusun kerangka
yang memungkinkan wahyu dipahami pada dua level sekaligus: absolut dan
historis. Relasi ganda ini mengatasi ketegangan klasik mengenai apakah Al-
Qur’an bersifat gqadim atau makhliiq, karena yang absolut adalah kitab-nya,
sedangkan qur’an sebagai representasi linguistik bersifat historis. Selain
itu, reposisi peran Nabi sebagai aktor historis yang menerima wahyu secara
bertahap menunjukkan bahwa pewahyuan tidak bergantung pada proses
transenden yang sepenuhnya vertikal, melainkan melibatkan partisipasi
rasional manusia dalam memahami dan mengaktualisasikan nilai-nilai
wahyu.

2. Implikasi terhadap Metodologi Tafsir dan IImu al-Qur’an

Secara metodologis, pembacaan Syahrur terhadap Q.S. 25:32
menuntut revisi signifikan pada beberapa prinsip tafsir yang mapan.
Salah satu contohnya adalah prinsip al-‘ibrah bi ‘umiim al-lafz la bi khusus
al-sabab, yang selama ini menegaskan bahwa makna ayat ditentukan oleh
keumuman lafaz, bukan oleh konteks historis turunnya ayat. Dengan
memahami wahyu sebagai proses bertahap yang merespons realitas,
konteks tanzil justru menjadi elemen penting untuk mengungkap tujuan
operasional suatu ayat. Ini tidak berarti menafikan keuniversalan nilai
wahyu, tetapi menegaskan bahwa bentuk-bentuk partikular Al-Qur’an
tidak dapat dipahami tanpa mempertimbangkan kenyataan historis yang
melatarbelakanginya.

Selain itu, distingsi leksikal antara inzal dan tanzil mendorong
digunakannya pendekatan semantik yang lebih ketat dalam menafsirkan
teks Al-Qur’an. Pendekatan tradisional yang memperlakukan keduaistilah
itu sebagai sinonim tidak lagi memadai, karena Q.S. 25:32 menunjukkan
bahwa pemilihan bentuk kata membawa konsekuensi epistemologis
yang besar. Asbab al-nuziul pun perlu direposisi, bukan sebagai elemen
yang membatasi makna ayat, tetapi sebagai bukti historis bagaimana
wahyu bekerja dalam sayrirah, yaitu tahapan interaksi wahyu dengan
konteks sosial. Oleh karena itu, tafsir kontemporer dalam kerangka ini
perlu mengintegrasikan linguistik modern, sejarah, dan dinamika sosial
agar makna ayat dapat dipahami secara lebih proporsional. Selain itu,
pergeseran pemahaman terhadap gradualitas wahyu juga menantang
konsep naskh yang melihat beberapa ayat saling membatalkan. Syahrur
justru memandang perubahan ayat sebagai bentuk evolusi pengaturan
nilai, bukan pembatalan hukum.

3. Implikasi terhadap Hukum Islam dan Etika Sosial

Implikasi paling terasa dari pembacaan ini muncul dalam wilayah
hukum Islam. Konsep tanzil sebagai proses historis memerlukan model
hukum yang tidak statis, melainkan evolutif. Pandangan Syahrur
mengenai hudid sebagai batasan tetap yang menentukan ruang gerak



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 101-117

ijtihad manusia menjadi relevan di sini. Jika wahyu turun secara
bertahap untuk menanggapi kebutuhan sosial Nabi dan komunitasnya,
maka hukum yang lahir dari pembacaan manusia terhadap wahyu
harus memiliki fleksibilitas yang sama. Ruang antara hadd al-adna dan
hadd al-a’lai membuka kemungkinan perubahan hukum yang sah selama
tidak melampaui batas ilahi. Dengan demikian, hukum Islam dapat
berkembang mengikuti dinamika masyarakat modern tanpa kehilangan
fondasi moralnya.

Pemahaman ini juga membawa konsekuensi pada pembentukan etika
sosial Islam. Dengan menempatkan universalitas wahyu pada level nilai
dan partikularitas pada level penerapan, kerangka epistemologis Syahrur
memungkinkan rekonstruksi hukum keluarga, relasi gender, distribusi
ekonomi, dan struktur sosial berdasarkan kondisi aktual masyarakat.
Gradualitas pewahyuan sebagaimana ditegaskan oleh Q.S. 25:32
menunjukkan bahwa transformasi sosial adalah bagian dari mekanisme
wahyu sendiri. Oleh karena itu, transformasi hukum dalam masyarakat
Muslim kontemporer tidak hanya sah, tetapi juga sejalan dengan prinsip
dasar wahyu yang bergerak melalui sejarah untuk membimbing manusia
berdasarkan realitas hidup mereka.

Selain itu, Muhammad Syahrur melakukan pembedaan semantik
yang fundamental antara tugas komunikasi Rasulullah Muhammad
dengan rasul-rasul sebelumnya, yang tercermin dalam penggunaan
istilah Al-Balagh ($J)) dan derivatifnya, seperti Ablagha (x1) atau proses
Al-Iblagh (&))). ;embedaan ini memiliki konsekuensi besar terutama
pada 1mp11kKa51 hukuman Ilahi. Untuk Nabi Muhammad, kewajiban yang
dituntut adalah Al-Balagh (;\)\J\ Y\ J)_,,JJ\ J" %).

Syahrur menafsirkan Balagh dalam konteks ini sebagai penyampaian
yang tidak dituntut untuk menjangkau setiap individu di seluruh dunia
secara langsung. Komunikasi Penyampaian ini bersifat universal dan
mengandung isi (muhtawiyyat) wahyu. Tugas Nabi Muhammad adalah
memastikan bahwa isi pesan Ilahi telah disampaikan, dan kejelasan
komunikasinya (Iblagh) minimal. Hal ini didukung oleh konteks Haji Wada’
di mana Nabi menyatakan telah menyampaikan, dan hal ini menjadi cukup
untuk persaksian Ilahi. Karena Balagh oleh Nabi Muhammad bersifat global
dan bersifat dasar (tersampaikan kepada khalayak yang ada saat itu), dan
tidak secara eksplisit menuntut pemahaman total oleh setiap manusia di
muka bumi, maka Kaum Nabi Muhammad tidak dihukum langsung oleh Allah
manakala mereka durhaka. Hukuman tidak instan karena proses Balagh ini
adalah fondasi bagi perkembangan Ta’wil dan pemahaman seiring waktu.

Sebaliknya, Syahrur menyiratkan bahwa nabi-nabi terdahulu, yang
berhadapan dengan kaum spesifik (gqaum), dituntut untuk menjalankan
prosesAl-Iblagh (atauAblagha) secaralebih ketat. Komunikasidisinibersifat
lokal dan intensif. Rasul terdahulu dituntut untuk menyampaikan wahyu
kepada seluruh kaumnya dengan tuntutan bahwa mereka semua mengerti
betul wahyu yang disampaikan. Kejelasan dan ketercapaian (ila al-idrak)

114



115

Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari
Epistemologi Wahyu Perspektif Syahrur

pesan di tingkat individu dalam kaum tersebut menjadi syarat utama. arena
prosesIbldgh ini menuntut pemahaman tuntas dan ketercapaian universal di
dalam lingkup kaum tersebut, maka kaum terdahulu langsung dihukum oleh
Allah apabila mereka durhaka. Mereka dihukum karena mereka dianggap
sudah tahu dan mengerti betul isi wahyu yang disampaikan oleh Rasul
mereka, dan penolakan mereka adalah penolakan terhadap pemahaman
yang telah terbukti (Syahrur, 147-149). Dengan membedakan tugas ini,
Syahrur menjelaskan mengapa sunnatullah (hukum Allah) berubah;
hukuman bagi umat Muhammad ditangguhkan, memberikan kesempatan
bagi akal manusia untuk terus berinteraksi dengan wahyu melalui Ta'wil,
karena lingkup pesan Balagh tidak terbatas pada konteks penerimaan awal.

Kesimpulan

Penelitian ini merekonstruksi epistemologi wahyu dalam pemikiran
Muhammad Syahrur melalui analisis Q.S. al-Furqan (25:32), dengan
menitikberatkan pada distingsi konseptual antara inzal dan tanzil serta
implikasinya terhadap pemahaman wahyu sebagai proses yang berlangsung
secarahistoris.HasilpenelitianmenunjukkanbahwapembacaanSyahruratas
ayat tersebut tidak berhenti pada penjelasan normatif mengenai gradualitas
pewahyuan, melainkan berfungsi sebagai landasan epistemologis yang
menempatkan wahyu dalam relasi dialektis antara nilai ilahi yang bersifat
universal dan realitas sosial manusia yang senantiasa berubah. Penggunaan
bentuk nuzzila dalam ayat ini dipahami Syahrur sebagai penegasan bahwa
wahyu hadir melalui mekanisme bertahap yang bergerak dalam ruang dan
waktu, bukan sebagai entitas transenden yang turun secara sekaligus dan
terlepas dari konteks historis. Lebih lanjut, analisis menunjukkan bahwa
reinterpretasi Syahrur terhadap Q.S. al-Furqan (25:32) terintegrasi dengan
struktur ontologis realitas (kayniunah-sayrirah-sayrirah), pembedaan
antara kitab dan qur’an, serta konsepsi Nabi sebagai subjek historis
yang mengaktualkan prinsip-prinsip universal wahyu dalam konteks
partikular. Temuan ini mengonfirmasi bahwa pembedaan antara inzal dan
tanzil bukan sekadar persoalan linguistik atau terminologis, melainkan
merupakan mekanisme epistemik yang menjelaskan bagaimana wahyu
dipahami, diartikulasikan, dan diterapkan dalam kehidupan manusia.
Dalam kerangka ini, gradualitas pewahyuan sebagaimana ditegaskan oleh
Q.S. al-Furqgan (25:32) memiliki implikasi metodologis yang luas, termasuk
reformulasi konsep kalam Allah, reposisi prinsip-prinsip tafsir klasik, serta
pembaruan epistemologi hukum Islam melalui model batas (hudid) yang
memungkinkan fleksibilitas ijtihad tanpa kehilangan orientasi normatifnya.
Implikasi teoretis penelitian ini menunjukkan bahwa pemahaman wahyu
sebagai proses historis membuka ruang bagi pengembangan metodologi
tafsir kontemporer yang lebih responsif terhadap dinamika sosial
dan realitas empiris. Pada saat yang sama, pendekatan ini menantang
kecenderungan normatif yang memosisikan teks Al-Qur’an secara statis
dan ahistoris. Kendati demikian, penelitian ini memiliki keterbatasan pada
fokus analisis yang masih terpusat pada satu ayat kunci. Oleh karena itu,



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 101-117

penelitian lanjutan perlu dilakukan, terutama untuk menguji penerapan
distingsi inzal-tanzil pada ayat-ayat hukum tertentu serta membandingkan
secara sistematis epistemologi Syahrur dengan pendekatan mufasir
modern lainnya. Dengan demikian, rekonstruksi epistemologi wahyu
yang ditawarkan dalam penelitian ini menegaskan bahwa Al-Qur’an tidak
hanya dipahami sebagai teks normatif yang selesai pada masa pewahyuan,
melainkan sebagai sumber makna yang terus berinteraksi dengan sejarah
manusia. Perspektif ini memberikan fondasi konseptual bagi pembacaan
Al-Qur’an yang tetap setia pada nilai-nilai universalnya sekaligus terbuka
terhadap tantangan dan perubahan zaman.

Daftar Pustaka

Asmara, M., Kurniawan, R., & Agustian, L. (2020). Teori batas kewarisan
Muhammad Syahrur dan relevansinya dengan keadilan sosial. De Jure:
Jurnal Hukum dan Syar’iah, 12(1), 17-34. https://doi.org/10.18860
j-fsh.v12i1.7580

Asriaty. (2014). Menyoal pemikiran hukum Islam Muhammad Shahrur.
Istinbath: Jurnal Hukum Islam, 13(2).

Christmann, A. (2009). The Qur’an, morality and critical reason: The essential
Muhammad Shahrur (Vol. 106). Leiden, The Netherlands: Brill.
Creswell,].W.(2013).Qualitativeinquiryandresearchdesign: Choosingamong

five approaches (3rd ed.). Thousand Oaks, CA: SAGE Publications.

Darwazah, M. ‘I. (1971). Al-tafsir al-hadith (Vol. 3). Cairo, Egypt: Dar lhya’
al-Kutub al-‘Arabiyyah.

Digdayani, T. A. (2023). Catcalling in Qur’anic perspective on limits theory
of Muhammad Shahrur. Hermeneutik, 17(2), 361-372. https://doi.
org/10.21043 /hermeneutik.v17i2.23307

Hisham, ‘A. A.-M. ibn. (1990). Al-sirah al-nabawiyyah li Ibn Hisham (Vol. 1).
Beirut, Lebanon: Dar al-Jil.

Irfansyah, & Khairunnisa. (2023). Hermeneutika hudud menurut
Muhammad Syahrur: Telaah tentang relevansi pemakaian jilbab
dengan perkembangan zaman. TAFSE: Journal of Qur’anic Studies,
8(1), 34-52. https://doi.org/10.22373 /tafse.v8i1.17144

Ishaq, M. 1. (2004). As-sirah an-nabawiyyah. Beirut, Lebanon: Dar al-Kutub
al-‘Ilmiyyah.

Izutsu, T. (2002). God and man in the Qur’an: Semantics of the Qur’anic
weltanschauung. Kuala Lumpur, Malaysia: Islamic Book Trust.

Juliansyahzen, M. 1. (2022). Rekonstruksi nalar hukum Islam kontemporer.
[Nama jurnal tidak tersedia], 4, 57-74.

Lory, P. (2022). Review of The Qur’an, morality and critical reason: The
essential Muhammad Shahrur by Andreas Christmann. [Nama jurnal
tidak tersedia].

Shah, M. A. A. (2000). Islam garda depan: Mosaik pemikiran Islam Timur
Tengah. Bandung, Indonesia: Mizan.

Mukhtar, M., Mardia, M., & Aminuddin, A. (2023). Study of the thinking

116



117

Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari
Epistemologi Wahyu Perspektif Syahrur

of Muhammad Syahrur and M. Quraish Shihab about the concept
of polygamy. Lisan al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan
Kebudayaan, 17(1), 22-32. https://doi.org/10.35316/lisanalhal.
v17i1.22-32

Novita, 1., Halimatussa’'diyah, & Apriyanti. (2025). A study of asynonymy:
Muhammad Shahrur’s alternative interpretation of QS. al-Nur (24):
3. Ilmu Ushuluddin, 11(2), 227-248. https://doi.org/10.15408
iu.v11i2.45804

Nurul Fithriyah Awaliatul Laili, & Aziz, A. N. (2023). Pandangan Muhammad
Shahrur mengenai konsep pakaian perempuan Muslim. Jurnal Studi
Islam dan Kemuhammadiyahan (JASIKA), 3(2), 116-131. https://doi.
org/10.18196/jasika.v3i2.60

Rohmansyah. (2023). The epistemology of Muhammad Syahrur’s Islamic
thought and its implications for the study of polygamy hadith. Kalam,
17(2), 125-146. https://doi.org/10.24042/002023171590800

Aminah, S. (2013). Teori hudud dan penerapannya terhadap ayat-ayat
gender. [Nama jurnal tidak tersedia], 3(2).

Sjadzali, M., Piliang, M. 1., & Tsauri, M. N. (2019). Penafsiran modern ayat-
ayat waris: Perbandingan Muhammad Shahrir dan Munawir Sjadzali.
[Nama jurnal tidak tersedia], 18, 78-116.

Syahrur, M. (1990). Al-kitab wa al-Qur’an: Qira’ah mu‘asirah. Damascus,
Syria: Al-Ahali li al-Tiba‘ah wa al-Nashr wa al-Tawzi"



