
Article

Rekonstruksi Epistemologi 
Wahyu : Inzāl–Tanzīl 
Perspektif Muhammad 
Syahrur dalam Surat al-
Furqān Ayat 32
Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam1 & Fadhil Achmad Agus Bahari2

Abstract

The epistemology of revelation remains a central yet methodologically 
contested issue in contemporary Qur’anic studies. Although the concepts 
of inzāl and tanzīl are widely discussed in classical scholarship, they 
are often treated interchangeably, thereby obscuring the dynamics 
of the revelatory process, the formation of religious knowledge, and 
the historical articulation of divine discourse. This study reconstructs 
the epistemology of revelation by critically re-examining Muhammad 
Syahrur’s distinction between inzāl and tanzīl, with al-Furqān (25:32) 
serving as an analytical locus that exemplifies gradual revelation. 
Employing conceptual, semantic, and contextual textual analysis, the 
article evaluates the internal coherence of Syahrur’s argument and 
the methodological implications of differentiating the two concepts. 
The findings demonstrate that Syahrur’s framework reconceptualizes 
revelation as a layered epistemic process, transitioning from 
a transcendent realm to a historical-linguistic domain. This 
reconstructed model carries significant implications for Qur’anic 
hermeneutics, particularly in distinguishing universal textual 
principles from context-bound applications, thereby enabling more 
responsive interpretive approaches in contemporary contexts. The 
study concludes that an epistemology of revelation grounded in the 
inzāl–tanzīl distinction offers both a clearer account of the revelatory 
process and a constructive foundation for advancing modern Qur’anic 
interpretation.

Keyword 

Epistemology of revelation, inzāl–tanzīl, Muhammad Syahrur, 
Qur’anic hermeneutics, revelation process

1 Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, Surabaya, 
Indonesia; email : mohammadalhikam@gmail.com

2 Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, Surabaya, 
Indonesia; email : 2016fadhil@gmail.com

PERADABAN JOURNAL OF  
RELIGION AND SOCIETY
Vol. 5, Issue 1, January 2026 

ISSN 2962-7958  

Page : 101-117
DOI: 
https://doi.org/10.59001/pjrs.v5i1.726

Copyright 
© The Author(s) 2026

This work is licensed under a 
Creative Commons Attribution 4.0 
International License



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 101-117 102

Abstrak

Epistemologi wahyu merupakan isu sentral yang hingga kini masih diperdebatkan 
secara metodologis dalam studi Al-Qur’an kontemporer. Meskipun konsep inzāl 
dan tanzīl banyak dibahas dalam khazanah keilmuan klasik, keduanya sering 
diperlakukan secara interchangeable, sehingga mengaburkan dinamika proses 
pewahyuan, pembentukan pengetahuan keagamaan, dan artikulasi historis 
diskursus ilahi. Artikel ini merekonstruksi epistemologi wahyu melalui peninjauan 
kritis terhadap distingsi inzāl dan tanzīl dalam pemikiran Muhammad Syahrur, 
dengan Surat al-Furqān (25:32) sebagai locus analitis yang merepresentasikan 
konsep pewahyuan gradual. Dengan menggunakan analisis tekstual konseptual, 
semantik, dan kontekstual, artikel ini mengevaluasi koherensi internal 
argumentasi Syahrur serta implikasi metodologis dari pembedaan kedua konsep 
tersebut. Temuan penelitian menunjukkan bahwa kerangka pemikiran Syahrur 
merekonseptualisasikan wahyu sebagai proses epistemik berlapis yang bergerak 
dari ranah transenden menuju ranah historis-linguistik. Model rekonstruksi ini 
memiliki implikasi signifikan bagi hermeneutika Al-Qur’an, khususnya dalam 
membedakan prinsip-prinsip tekstual yang bersifat universal dari penerapan 
yang terikat konteks, sehingga memungkinkan pendekatan penafsiran yang 
lebih responsif terhadap konteks kontemporer. Artikel ini menyimpulkan bahwa 
epistemologi wahyu yang bertumpu pada distingsi inzāl–tanzīl tidak hanya 
memberikan penjelasan yang lebih jernih mengenai proses pewahyuan, tetapi juga 
menawarkan fondasi konstruktif bagi pengembangan penafsiran Al-Qur’an di era 
modern.

Kata Kunci

Epistemologi wahyu, hermeneutika Al-Qur’an, inzāl–tanzīl, Muhammad Syahrur, 
proses pewahyuan

Latar Belakang
Perkembangan studi Al-Qur’an kontemporer menunjukkan kecenderungan 
kuat untuk meninjau ulang pendekatan-pendekatan klasik dalam membaca 
teks wahyu, khususnya ketika berhadapan dengan perubahan zaman dan 
kompleksitasnya. Salah satu tawaran metodologis yang paling berpengaruh 
dalam beberapa dekade terakhir datang dari Muhammad Syahrur, yang 
berupaya membangun epistemologi wahyu dengan pendekatan semantik. 
Pendekatan ini secara tidak langsung vis a vis dengan paradigma tafsir 
tradisional yang telah mapan, sekaligus membuka ruang baru bagi 
rekonstruksi pemahaman Al-Qur’an yang lebih rasional dan kontekstual.

Epistemologi wahyu Syahrur berangkat dari sebuah anggapan tentang 
bagaimana wahyu dipahami manusia menjadi sama pentingnya dengan 
pertanyaan bagaimana wahyu diturunkan. Oleh karena itu, epistemologi 
menjadi instrumen krusial untuk menilai bagaimana sebuah makna lahir 
dari interaksi antara teks, realitas, dan akal manusia. Di dalam diskursus 
ini, Surat al-Furqān Ayat 32 (Q.S. 25:32) menempati posisi penting dalam 
pemikiran Syahrur terkait penurunan wahyu, khususnya alasan mengapa 
Al-Qur’an diturunkan secara berangsur-angsur. 

Surat al-Furqān Ayat 32 merespons keberatan kaum Quraisy 



Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari
Epistemologi Wahyu Perspektif Syahrur 103

yang mempertanyakan penurunan wahyu yang tidak sekaligus serta 
menyiratkan adanya dimensi pedagogis dan sosial dalam prosesnya. 
Sebagaimana diketahui, dalam tradisi tafsir klasik, perbedaan antara inzāl 
(penurunan wahyu sekaligus) dan tanzī�l (penurunan wahyu berangsur-
angsur) cenderung tidak menjadi fokus epistemologis, dalam artian 
tidak membentuk sistem pengetahuan yang memiliki implikasi terhadap 
konsep-konsep turunannya. Akar kata زل  melahirkan sejumlah derivasi ن 
yang digunakan dalam Al-Qur’an, di antaranya anzala, nazzala, tanzī�l, dan 
inzāl. Secara etimologis, inzāl dalam bentuk af ‘ala menunjukkan tindakan 
“menurunkan secara sekaligus”, sedangkan tanzī�l dalam bentuk taf ‘ī�l 
mengindikasikan proses “penurunan yang bertahap”. Para leksikografer 
seperti Al-Rāghib Al-Aṣfahānī� membedakan keduanya berdasarkan pola 
kata kerja (fi’il), adapun tafsir klasik tidak mengembangkan perbedaan ini 
menjadi konsep epistemologis. Berkaitan dengan persoalan ini, Muhammad 
Syahrur hadir membawa perspektif baru dengan menempatkan inzāl dan 
tanzī�l sebagai dua konsep fundamental yang mencerminkan cara kerja 
wahyu dalam hubungan antara teks, realitas, dan akal. 

Secara statistikal, Al-Qur’an menggunakan bentuk anzalnā dan 
nazzalnā dalam konteks yang tidak selalu berkaitan dengan perbedaan 
zaman atau gradasi makna, sehingga sebagian mufasir klasik menganggap 
keduanya dapat saling menggantikan. Sebetulnya Modernis seperti Fazlur 
Rahman dan Amin Al-Khuli sempat menyinggung potensi historisitas 
wahyu melalui konsep tanzīl, tetapi tidak mengembangkannya  ke dalam 
bentuk yang sistemik. Di sinilah pemikiran Syahrur tampil progresif 
dengan menjadikan perbedaan linguistik tersebut sebagai dasar konstruksi 
epistemologi wahyu. 

Kehadiran pemikiran Syahrur dalam studi Al-Qur’an seakan berada 
pada posisi biner dengan pemikiran klasik. Hal ini dapat diketahui melalui 
sejumlah penelitian, misalnya penelitian Irfansyah dan Khairunnisa 
(2023) terhadap hukum pemakaian jilbab pada Q.S. 24:31, yang mana 
pendekatan Syahrur membuka celah pemaknaan ulang aurat yang lebih 
ringan dari pada konsep aurat klasik. Penelitian Laili dan Aziz  (2023) juga 
menguatkan temuan Irfansyah dan Khairunnisa dari segi tujuan historis 
ayat tersebut. Pendekatan historis ala Syahrur juga di gunakan dalam 
penelitian Rohmansyah (2023) terhadap hukum poligami, hasilnya, syarat 
dan kondisi penerapan poligami menurut Syahrur harusnya lebih ketat dari 
pada keumuman teksnya. Penelitian Novita dkk (2025) melalui pendekatan 
linguistik ala Syahrur terhadap Q.S. 24:3 mengungkapkan bahwa istilah 
zānī, zāniyah, dan mushrik memiliki medan pemaknaan yang distingtif 
dan tidak tumpang tindih. Penelitian-penelitian tersebut menunjukkan 
bahwa Syahrur bukan hanya menawarkan pendekatan baru, namun juga 
mendobrak kemapanan otoritas penafsiran yang mengarus utama.

Kendati pemikiran Syahrur tidak mainstream dalam kajian ‘Ulūm 
Al-Qur’ān, penelitian Digdayani dkk (2023) menunjukkan adaptabilitas 
pemikirannya terhadap perkembangan zaman. Digdayani dkk 
menengahkan fenomena catcalling, yang mana tidak terdapat dalil 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 101-117 104
lugas menjelaskan perilaku tersebut. Dengan menggunakan teori 
ḥudūd Syahrur, Q.S. 49: 11 dapat dijadikan sebagai landasan legal yang 
mengatur perilaku catcalling. Penelitian Asmara dkk (2020) mengafirmasi 
adaptabilitas teori ḥudūd Syahrur dengan menunjukkan pembacaan ulang 
terhadap hukum waris 2:1 yang tidak statis, namun fleksibel dengan 
tetap mematuhi batas ḥudūd. 

Berdasarkan beberapa penelitian di atas, kajian mengenai kerangka 
epistemologis wahyu Syahrur sebagai tatanan teoretis yang melandasi 
keseluruhan bangunan pemikirannya masih relatif terbatas. Kebanyakan 
penelitian terfokus pada penerapan teori terhadap suatu kasus, sedangkan 
analisis terhadap keterhubungan antara pandangan Syahrur tentang wahyu, 
konsep kebahasaan yang melandasi dan implikasi teoretis pemikirannya 
belum dieksplorasi lebih jauh. Dengan demikian penelitian ini berupaya 
mengisi kekosongan tersebut dengan menyajikan analisis komprehensif 
mengenai epistemologi wahyu Muhammad Syahrur. Selain merekonstruksi 
fondasi teoretisnya, penelitian ini juga menganalisis implikasi konseptualnya 
terhadap wacana penafsiran Al-Qur’an kontemporer. 

Metode Penelitian
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif (Creswell 
2013) dengan fokus pada analisis konseptual terhadap epistemologi wahyu 
dalam pemikiran Muhammad Syahrur. Data primer diperoleh melalui 
kajian mendalam atas karya Syahrur, khususnya al-Kitāb wa al-Qur’ān, 
yang menjadi basis untuk menelusuri konstruksi istilah inzāl dan tanzīl. 
Sementara itu, data sekunder dikumpulkan dari literatur akademik yang 
membahas metodologi, epistemologi, dan hermeneutika Syahrur, termasuk 
artikel jurnal dan kajian kontemporer yang relevan. Penelitian ini bertujuan 
menjelaskan bagaimana Syahrur membangun distingsi inzāl–tanzīl dan 
bagaimana Q.S. 25:32 berfungsi sebagai dasar bagi model epistemologi 
wahyu yang ia konstruksi.

Data dianalisis menggunakan pendekatan semantik yang menekankan 
analisis terhadap medan makna dari istilah terkait wahyu dalam Al-
Qur’an, khususnya Q.S. 25:32. Dapat dikatakan juga menggunakan metode 
tafsir tematik (Izutsu 2002). Analisis dilakukan secara sistematis untuk 
mengungkap hubungan antara konsep-konsep epistemologis yang ia 
bangun dan bagaimana konsep tersebut berimplikasi pada pemahaman 
wahyu sebagai proses berlapis yang berhubungan dengan realitas. Hasil 
rekonstruksi epistemologis kemudian diuji untuk melihat implikasinya 
melalui model komparatif dengan pendapat klasik.

Hasil dan Pembahasan

Muhammad Syahrur dan Landasan Epistem Pemikirannya

1.	 Biografi Intelektual Muhammad Syahrur
Muhammad Syahrur (atau Mohammad Shahrour) lahir pada 11 April 

1938 di Damaskus, Suriah, dalam keluarga kelas pekerja yang religius. Ia 



Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari
Epistemologi Wahyu Perspektif Syahrur 105

mengenyam pendidikan dasar dan menengah di kota kelahirannya sebelum 
mendapat beasiswa untuk melanjutkan studi teknik sipil di Soviet Union 
(Uni Soviet). Pada tahun 1964 ia menempuh pendidikan tinggi di Moscow 
Institute of Civil Engineering dan lulus dengan gelar Dipl.-Ing. dalam bidang 
teknik sipil dan geoteknik (Sjadzali, Piliang, dan Tsauri 2019). 

Sepulang dari Soviet, Syahrur ditunjuk sebagai dosen di Fakultas 
Teknik Universitas Damaskus, tempat ia menghabiskan sebagian besar 
karier profesionalnya sebagai akademisi hingga pensiun.M. Aunul Abied 
Shah, Islam Garda Depan: Mosaik Pemikiran Islam Timur Tengah (Bandung: 
Mizan, 2000), 237. Ia kemudian kembali melanjutkan studi doktoral di 
Irlandia dan meraih gelar Ph.D dalam bidang geoteknik (Siti Aminah 2013). 
Menariknya, Syahrur bukan produk pendidikan ulama tradisional, namun 
akademisi teknik dengan minat mendalam pada studi Islam, terutama Al-
Qur’an. Latar belakang non-tradisional ini memberi ruang bagi pendekatan 
epistemologis baru yang berbeda dari metodologi tafsir klasik.

Selama belajar di Soviet dan Irlandia, Syahrur bersentuhan dengan 
filsafat modern, linguistik, strukturalisme, dan metode penelitian ilmiah 
kontemporer. Pengalaman inilah yang kelak membentuk gaya berpikir kritis 
dan analitis dalam memandang teks keagamaan. Kekalahan dunia Arab 
dalam Perang Enam Hari (1967) dan stagnasi pemikiran politik keagamaan 
memengaruhi Syahrur untuk berkesimpulan bahwa permasalahan umat 
Islam terletak pada keterlambatan epistemologi penafsiran terhadap agama 
(teks). Di sini ia mulai menaruh perhatian serius pada hermeneutika Al-
Qur’an dan problem metodologis dalam ushul tafsir klasik. Syahrur mulai 
mengembangkan teori hudud (teori batas hukum) dan epistemologi wahyu 
berbasis linguistik-semantik (Asriaty 2014).

Dalam karya monumentalnya al-Kitāb wa al-Qur’ān (1990), ia 
menyajikan konsep bahwa wahyu al-Qur’an adalah sistem linguistik yang 
bersifat universal. Hukum-hukum agama yang tertera di dalamnya dapat 
dipahami secara tidak absolut dan memiliki level dimensi limitatif. Salah 
satu konsekuensinya adalah tafsir al-Qur’an harus mempertimbangkan ilmu 
bahasa, realitas historis dan konteks zaman. Buku ini memicu kontroversi 
besar di dunia Arab karena menantang arus mayoritas pemikiran fikih dan 
tafsir orotodoks. 

Pada fase ini, pemikiran Syahrur mendapat perhatian dan pengikut luas 
terutama di Suriah, Yordania, Mesir dan kalangan diaspora Arab di Eropa. 
Pengaruh Syahrur cukup signifikan dalam diskursus Islam kontemporer 
terutama dalam konteks reformasi metodologi tafsir. Ia termasuk pelopor 
Qur’anic Hermeneutics modern yang menolak pendekatan mitologis 
terhadap nash serta dominasi tafsir salaf yang tidak kontekstual. Selain 
itu pada wilayah fikih, ia bisa dikatakan telah melakukan dekonstruksi 
fikih tradisional, melalui teori hudud, dengan menyatakan bahwa hukum 
syariat memiliki dimensi maksimum dan minimum. Syahrur meneruskan 
gagasannya mengenai peran wanita, warisan, pemerintahan hingga hak-hak 
individu dalam masyarakat moder (Juliansyahzen 2022). Konsep ini tentu 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 101-117 106
saja sangat berpengaruh dalam diskusi pembaruan hukum pidana Islam 
dan perlindungan hak asasi manusia. 

Selain itu, Syahrur juga menolak pandangan yang menyamakan al-
Qur’an dengan hadis secara epistemologis, baginya, al-Qur’an adalah teks 
wahyu dan hadis adalah respons historis Nabi terhadap realitas. Meskipun 
kontroversial, kontribusinya menjadikan Syahrur salah satu pemikir paling 
berpengaruh dalam studi Islam kontemporer abad ke-21.(Lory 2022) 
Beberapa karya Muhammad Syahrur antara lain adalah: 

1.	 Al-Kitab wa Al-Qur’an: Qirā’ah Mu‘āṣirah (1990). Karya ini 
termasuk Magnum opus yang memperkenalkan teori ḥudūd dan 
kritik menyeluruh terhadap metodologi tafsir klasik.

2.	 Dirāsāt Islāmiyyah Mu‘āṣirah fī Dawlati wa Al-Mujtama’ (1994)
3.	 Naḥwa Uṣūl Jadīdah li Al-Fiqh Al-Islāmī (2000)
4.	 Al-Islām wa Al-Īmān: Manẓūmah Al-Qiyām (1996)
5.	 Mas’ūliyyāt Al-Insān Al-Muslim (2005)
6.	 Al-Sunnah wa Al-Risālah (2009)
7.	 Qirā’ah Mu‘āṣirah fī Al-Mar’ah (2000–2010)

2.	 Landasan Epistemik Pemikiran Syahrur
Muhammad Syahrur adalah salah satu pemikir modern yang berusaha 

merekonstruksi hubungan antara wahyu dan sejarah dengan menawarkan 
kerangka epistemik baru yang menggabungkan dimensi ontologis, linguistik, 
dan historis (Rohmansyah 2023; Mukhtar, Mardia, dan Aminuddin 2023). 
Upaya ini, menurut Christmann (2009), adalah sistesis antara worldview 
Al-Qur’an dengan pandangan dunia modern. Sebagai bukti awal upyanya, 
Syahrur menunjukkan simbiosis yang sudah ada antara gagasan agama 
dalam Al-Qur’an (disebut al-Islām) dan bentuk religiusitas umum—
manusia—yang berlaku universal, sehingga ia mengembangkan tesis bahwa 
kebenaran abadi al-Islām dan persepsi filosofis dunia, yang mendefinisikan 
parameter moralitas dan agama, semuanya hampir identik.

Terdapat beberapa elemen utama yang membangun kerangka 
epistemologis Syahrur, antara lain:

1.	 Konsepsi ketuhanan. 
Konsep ini krusial dalam bangunan epistemologi wahyu, karena 

keyakinan teologisnya mendukung pemahaman filosofis-etika tentang 
agama Islam. Syahrur memandang bahwa Allah mewakili apa yang abadi dan 
tak berubah, sementara alam dan manusia tunduk pada perubahan. Namun, 
karena Allah telah menciptakan manusia dan menganugerahi mereka akal, 
Dia juga menciptakan kecenderungan alami manusia yang memungkinkan 
mereka, meskipun terbatas, untuk mentransformasikan ide-ide etika yang 
abstrak dan mutlak menjadi kenyataan konkret dan aktual. Dialektika 
hubungan ilahi-manusia ini berada di inti teori epistemologis, hermeneutis, 
dan hukum Syahrur.(Christmann 2009)

Secara epistemologis, pengetahuan Tuhan tentang realitas objektif 



Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari
Epistemologi Wahyu Perspektif Syahrur 107

(kosmos, alam, dan masyarakat) adalah tak terbatas dan sempurna, 
sementara pengetahuan manusia adalah terbatas dan kurang sempurna. 
Secara hermeneutis, wahyu Tuhan kepada manusia adalah suci, objektif, 
dan tak berubah, tetapi interpretasi manusia terhadapnya bersifat 
kondisional, subjektif, dan dapat berubah. Dan batas-batas hukum Allah 
(ḥudūd) adalah tetap dan mutlak, tetapi legislasi manusia (pergerakan 
di antara ḥudūd) adalah berubah-ubah dan relatif. Namun, melalui akal 
budi, manusia mampu—meskipun selalu terbatas—untuk berpartisipasi 
dalam memahami wahyu-Nya.

2.	 Konsepsi kenabian. 
Konsep ini tidak terpisahkan dari gagasan filosofisnya tentang 

Tuhan. Dalam konsep filosofisnya tentang wahyu, tidak ada ruang yang 
mengimplikasikan dimensi vertikal dari peristiwa wahyu. Sebenarnya, 
seluruh proses penyampaian pengetahuan dan hikmah Allah kepada 
manusia tidak mengambil bentuk ‘waḥy’, melainkan pemahaman subjektif 
manusia (inzāl) terhadap apa yang telah secara objektif ‘diserahkan’ oleh 
Allah (tanzīl). Dan tindakan pemahaman subjektif ini tidak dilakukan 
melalui karunia nabi yang luar biasa atau ilham ilahi, melainkan melalui 
penyelidikan logis dan penalaran akal sehat.

Konsepsi kenabian ala Syahrur ini berkonsekuensi pada anggapan 
bahwa tidak ada Nabi, Santo, atau mistikus—apalagi ulama—yang 
memiliki kedekatan pada-Nya, mampu memahami wahyu-Nya. Sedangkan 
status khusus para nabi hanya berasal dari penyelidikan rasional mereka 
(ijtihād) terhadap kebenaran objektif dari kode etika universal (al-Islām). 
Dari sinilah anggapan Syahrur bahwa Al-Qur’an dalam bahasa Arab yang 
disampaikan Nabi merupakan sesuatu yang telah bersentuhan dengan 
dimensi kemanusiaan dan konteks sosio-historis, sehingga tidak dapat 
dipersamakan dengan wahyu dalam posisinya sebagai sesuatu yang suci 
dan tidak bisa dipersamakan.(Syahrur 1990, 72)

3.	 Konsepsi Universalitas-Partikularitas Al-Qur’an. 
Christmann (Christmann 2009) mengungkapkan kecenderungan 

Syahrur untuk mendistingsikan aspek keuniversalan Al-Qur’an dan 
kepartikularannya. Syahrur beranggapan bahwa, karena Al-Qur’an telah 
bersentuhan dengan dimensi kemanusiaan (konteks sosio-historis), 
maka hal-hal mendetail pada zaman nabi bersifat partikular, alias tidak 
dapat diidealkan secara universal untuk seluruh umat manusia. Kendati 
muara asalnya adalah kode universal (waḥy) yang tak terbatas pada 
batas-batas kebudayaan mana pun, akal budi manusia—oleh Syahrur—
dianggap sebagai kunci untuk mengaktualkan pada konteks kesejarahan 
yang partikular.

4.	 Konsepsi Kaynūnah-Ṣayrūrah-Sayrūrah. 
Landasan pemikiran Syahrur dibangun atas pandangannya bahwa 

struktur realitas terdiri atas tiga lapisan: kaynūnah, yaitu keberadaan 
yang tetap; ṣayrūrah, yaitu proses ketika sesuatu mulai tampak dan dapat 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 101-117 108
dipahami manusia; dan sayrūrah, yaitu dinamika perubahan historis. 
Menurutnya, wahyu berada dalam keseluruhan struktur ini, ia berasal dari 
ranah ilahi yang tetap, namun bergerak memasuki ranah manusia dalam 
bentuk yang dapat dipahami, lalu terus berinteraksi dengan perjalanan 
sejarah. Dengan kerangka ini, wahyu dipandang bukan sekadar pesan 
transenden, tetapi bagian dari proses ontologis yang memungkinkan 
interaksi aktif antara teks ilahi dan perkembangan manusia.

5.	 Konsepsi inzāl dan tanzīl.  
Dapat dikatakan bahwa konsep ini lahir dari presumsinya atas 

asinonimitas Al-Qur’an yang berbahasa Arab, sehingga ia pastikan bahwa Al-
Qur’an secara konsisten menunjukkan distingsi leksikal atas setiap lafaznya. 
Termasuk dalam hal ini adalah lafaz inzāl dan tanzīl, Syahrur membedakan 
dua istilah penting tersebut. Syahrur memaknai inzāl sebagai perpindahan 
wahyu dari ranah ilahi menuju bentuk dasar yang dapat dipahami, 
sedangkan tanzīl adalah proses turunnya wahyu ke dalam realitas historis 
secara bertahap.(Syahrur 1990) Distingsi ini dibangun melalui pembacaan 
semantik yang memerhatikan penggunakan dua bentuk kata tersebut di 
berbagai ayat, sehingga setiap istilah memiliki fungsi yang berbeda. Melalui 
pendekatan ini, gradualitas wahyu dalam al-Qur’an dipandang sebagai 
keniscayaan epistemik, bukan sekadar fenomena sejarah.

Gagasan tentang dua bentuk turunnya wahyu menjadi semakin jelas 
ketika diletakkan berdampingan dengan pembagian Syahrur antara kitāb dan 
qur’ān. Menurutnya, kitāb merupakan struktur ilahi universal yang memuat 
nilai dan batas dasar, sedangkan qur’ān adalah bagian dari wahyu yang 
dibaca, bersifat linguistik, dan turun bertahap sesuai kebutuhan masyarakat 
Arab pada masa Nabi. Pembagian ini memungkinkan Syahrur menjelaskan 
perbedaan antara aspek wahyu yang tetap dan aspek wahyu yang berubah 
mengikuti perkembangan sosial. Dalam konteks epistemologi, hal ini juga 
menjelaskan mengapa proses tanzīl berlangsung secara bertahap, yakmi 
karena ia selalu berhubungan dengan kondisi sosial tertentu dalam sejarah.

Selain itu, gradualitas wahyu memang dikenal luas dalam literatur 
tafsir klasik, khususnya dalam pembahasan tentang alasan turunnya ayat 
dan perlindungan gradual dari beban syariat. Namun para mufasir klasik 
tidak mengembangkan perbedaan terminologis antara inzāl dan tanzīl 
sebagaimana dilakukan Syahrur. Perbedaan inilah yang memberikan ruang 
bagi analisis epistemologis terhadap cara wahyu bekerja dalam kerangka 
pemikiran Syahrur. Dengan memahami posisi Syahrur terhadap tradisi 
klasik, kerangka teori ini dapat menempatkan pembacaannya terhadap 
Q.S. 25:32 sebagai bagian dari usaha menjelaskan mekanisme pewahyuan 
secara lebih sistematis.

Rekonstruksi Epistemologi Wahyu dalam Q.S. 25:32

1.	 Konteks Historis Q.S. 25:32
Kisah yang terhubung secara langsung dengan turunnya Q.S. 25:30-

33 hanya terkait dengan masalah lawla nuzzila ‘alayhi Al-Qur’ana jumlata 



Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari
Epistemologi Wahyu Perspektif Syahrur 109

wāhidah. As-Suyūṭī mengutip riwayat Ibn Abī Ḥātim yang bersumber dari 
Ibn Abbās mengenai alasan turunnya QS. 25:32  (As-Suyūṭī, n.d.),

يعذبه فلم  نبيا  يزعم  المشركون إن كان محمد كما  قال  ابن عباس:   عن 
والآيتين الآية  عليه  ينزل  القرآن جملة واحدة،  عليه  ينزل  أن  على   ربه 

َ
ل نُزِّ ا 

َ
وْل

َ
ل رُوْا 

َ
ف

َ
ذِيْنَ ك

َّ
ال  

َ
ال

َ
)وَق نبيه جواب ما قال   والسورة. فأنزل الله على 
)
ً
سَبِيلا  

ُّ
ضَل

َ
)وَأ الى   ) احِدَةً   وَّ

ً
ة

َ
جُمْل  

ُ
ن

ٰ
رْا

ُ
ق

ْ
ال يْهِ 

َ
.عَل

Dari Ibn ‘Abbās, ia berkata, kaum musyrik berkata, “Jika Muḥammad 
mengira bahwa dirinya adalah seorang nabi, mengapa Tuhan-Nya 
menyiksanya dengan tidak menurunkan Al-Qur’an kepadanya secara 
sekaligus, tetapi menurunkannya satu ayat, dua ayat, ataupun satu 
surat?” Maka Allah menurunkan kepada Nabi-Nya: “Orang-orang yang 
kafir berkata, ‘Mengapa Al-Qur’an itu tidak diturunkan kepadanya 
sekaligus?’” hingga “paling sesat jalannya.”

Sebab  turun  yang  disandarkan kepada  Ibn  Abbās  merepresentasikan  
fungsi  ayat sebagai jawaban langsung atas pertanyaan-pertanyaan orang 
Musyrik yang hendak memojokkan Nabi terkait dengan proses penurunan 
wahyu. Peristiwa ini menegaskan konteks umum dari surah al-Furqān 
yang berhubungan dengan penolakan masyarakat Makkah terhadap ajakan 
Nabi untuk menyembah Allah. Penolakan kelompok kafir Makkah terhadap 
Nabi disertai ejekan, penyiksaan, dan cacian. Q.S. 25: 7-10 menjadi bukti 
respons Allah terhadap ejekan masyarakat Makkah kepada Nabi yang 
meminta taman, istana, dan harta simpanan sebagai tanda kebenaran 
risalahnya (Hishām 1990). Demikian pula, ajaran Nabi yang mengingatkan 
orang Quraisy Makkah agar takut akan azab yang menimpa umat-umat 
sebelumnya dianggap sebagai cerita yang bisa diceritakan oleh siapa saja, 
sehingga Allah menurunkan Q.S. 25: 5-6. Izzah Darwazah juga menyatakan 
bahwa surah al-Furqān penuh dengan gambaran sikap orang-orang kafir 
terhadap Nabi Muhammad, ucapan-ucapan mereka, serta usaha mereka 
untuk menumbangkan posisinya. Respon terhadap ancaman ini datang dari 
Allah berupa kecaman, ancaman, dan jawaban-jawaban yang membungkam 
disertai bukti-bukti tentang kekuasaan-Nya (Darwazah 1971).

Berbagai tantangan yang dihadapi Nabi pada awal dakwah tercatat 
dengan jelas dalam berbagai catatan sejarah. Ibn Isḥāq menjelaskan tentang 
penolakan masyarakat Makkah terhadap dakwah Nabi dengan berbagai tuduhan 
untuk membantah, mengganggu, dan merendahkan (Isḥāq 2004). Situasi 
ini timbul karena keyakinan mereka bahwa Nabi Muhammad telah 
menggangu kepercayaan yang diwariskan dari nenek moyang mereka. 
Usaha-usaha untuk menghalangi Nabi dilakukan dengan berbagai 
metode yang diawali dengan menawarkan janji akan harta, kehormatan, 
dan kekuasaan. Metode pembuktian mengenai kebenaran ajaran Nabi 
juga dilakukan, baik tuduhan terhadap Nabi sebagai dukun, penyair, 
maupun pencipta kebohongan yang berkaitan langsung dengan isi Al-



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 101-117 110
Qur’an. Ibn Hisyām menggambarkan cerita mengenai tantangan yang 
diberikan oleh kaum Quraisy kepada Nabi untuk mempersulitnya. 
Tujuan untuk memojokkan terlihat dari ajakan kepada Nabi untuk 
membuat tangga ke langit dan menghadirkan malaikat dari sana sebagai 
saksi kebenaran ajakan Nabi. Rintangan ini menimbulkan kesedihan dan 
luka hati bagi Nabi akibat harapannya untuk membangunkan kesadaran 
masyarakat Makkah (Isḥāq 2004).

Pandangan umum para mufassir klasik sering kali menyebut bahwa 
kitab-kitab sebelumnya, Taurat, Zabur, dan Injil, diturunkan jotan wahidah 
atau sekaligus. Hal ini bisa ditemukan dalam tafsir-tafsir besar seperti Ibn 
Kathir, al-Tabari, maupun Zamakhsyari ketika menjelaskan Q.S. al-Furqan 
ayat 32. Para mufassir ini mengaitkan kritik kaum musyrik terhadap 
Nabi Muhammad dengan asumsi bahwa para rasul terdahulu menerima 
wahyu dalam bentuk teks kitab secara instan, sehingga menurut mereka 
“seharusnya” Al-Qur’an pun turun demikian.

Zamakhsyari, misalnya, meski merupakan mufassir yang sangat 
linguistik, tetap menafsirkan “ن

ُ
 di ayat ini sebagai sinonim dari ”لزِّ

أ“
ُ
 tanpa memberikan distingsi epistemologis. Ia lebih menekankan ”لزن

pada sisi retoris: bahwa kritik kaum musyrik merupakan bentuk sikap 
keras kepala dan permintaan absurd mereka, tanpa mengaitkannya 
dengan distingsi semantik antara proses pewahyuan yang bertahap dan 
yang sekaligus.

Qurthubi memberikan gambaran yang lebih progresif. Ia memahami 
proses tanzīl yang berangsur sebagai cara ilahi untuk meneguhkan hati 
Nabi, memudahkan penjelasan terhadap pertanyaan-pertanyaan polemik, 
dan menjadikan proses tarjiyyah (pembinaan) umat berlangsung secara 
gradual. Namun, ia tetap “mengafirmasi” bahwa kitab-kitab sebelumnya 
turun sekaligus, sehingga perbedaannya bukan epistemologis, tetapi 
“pendidikan ilahi” (al-tarbiyah al-ilahiyyah.)  

Akan tetapi, klaim ini, bahwa kitab terdahulu turun sekaligus, dipatahkan 
secara tajam oleh Ibn ‘Āsyūr dalam al-Tahrir wa al-Tanwīr. Ia menyebut bahwa 
asumsi tersebut adalah kesalahpahaman kaum musyrik, bukan ajaran Qur’an 
dan bahkan tidak sesuai dengan fakta sejarah pewahyuan. Ia menulis:

“Tidak ada satu pun kitab para rasul yang diturunkan sekaligus; 
semuanya merupakan wahyu yang turun secara terpisah-pisah (wahyan 
mufarraqan). Taurat yang turun kepada Musa hanyalah sepuluh 
kalimat—seukuran surat al-Layl—sementara Injil hanyalah ucapan-
ucapan Isa di tengah masyarakat. Demikian pula Zabur turun berupa 
fragmen-fragmen yang banyak.”

2.	 Analisis Inzāl dan Tanzīl Q.S. 25:32 Epistemologi Wahyu Muhammad Syahrur
Surat al-Furqān Ayat 32 menempati posisi penting dalam kerangka 

epistemologi wahyu Muhammad Syahrur karena ayat ini secara eksplisit 
menggambarkan mekanisme turunnya wahyu secara bertahap. Pernyataan 
wa qāla alladhīna kafarū lawlā nuzzila ‘alayhi al-qur’ānu jumlatan wāḥidah 



Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari
Epistemologi Wahyu Perspektif Syahrur 111

menunjukkan keberatan kaum penentang terhadap sifat gradual wahyu, 
sementara respons ayat kadhālika li nuthabbit bihi fu’ādak wa rattalnāhu 
tartīlā menegaskan bahwa pewahyuan tidak pernah terjadi sekaligus, 
melainkan melalui proses yang bertahap. Bagi Syahrur, ayat ini tidak hanya 
menjelaskan strategi pedagogis wahyu, tetapi sekaligus menunjukkan 
struktur kerja wahyu itu sendiri, wahyu hadir dalam sejarah, merespons 
keadaan konkret, dan bergerak mengikuti dinamika realitas sosial. Karena 
itu, ayat ini merupakan titik masuk utama untuk memahami gagasannya 
mengenai tanzīl sebagai proses pewahyuan yang historis dan dinamis.

Syahrur memandang bahwa bentuk kata nazzala (merupakan fi‘il 
mazīd) dalam Q.S. 25:32 memuat penanda linguistik yang penting mengenai 
mekanisme turunnya wahyu. Mengikuti pembacaan linguistik sebagaimana 
juga dicatat oleh Christmann (Christmann 2009), bentuk nazzala secara 
konsisten digunakan al-Qur’an untuk menggambarkan proses yang berulang, 
bertingkat, atau berseri. Dengan demikian, pemilihan kata ini dalam ayat 
tersebut bukanlah kebetulan linguistik. Sebaliknya, ia memperkuat argumen 
bahwa wahyu bergerak melalui tanzīl—penurunan tahap demi tahap yang 
berlangsung dalam rentang waktu 23 tahun. Ayat ini, berdasarkan struktur 
linguistiknya, memberikan legitimasi langsung bagi tesis Syahrur bahwa 
wahyu tidak dipahami sebagai satu paket makna yang turun sekaligus 
dari dimensi ketuhanan ke dimensi manusia, melainkan sebagai proses 
komunikasi yang terus-menerus.

Perbedaan mendasar yang diajukan Syahrur antara tanzīl dan inzāl 
juga menemukan pijakannya dalam ayat ini. Q.S. 25:32 menggunakan nuzzila, 
bukan unzila, sehingga fokus ayat ini adalah pada tanzīl sebagai proses 
penyampaian wahyu oleh Tuhan, bukan pada inzāl sebagai pemahaman 
Nabi terhadap wahyu tersebut. Dengan demikian, ayat ini tidak sedang 
membicarakan proses internal kesadaran Nabi, tetapi tentang dinamika 
pewahyuan yang bergerak dari Tuhan ke realitas sosial. Syahrur memahami 
tanzīl sebagai peristiwa eksternal, yaitu penyampaian wahyu dalam bentuk 
bahasa Arab pada momen-momen historis tertentu. Sementara itu, inzāl—
yang baginya merupakan transformasi makna wahyu ke dalam kesadaran 
manusia—datang setelah tanzīl itu sendiri. Dengan demikian, Q.S. 25:32 
berada pada tahap pertama mekanisme wahyu: penyampaian wahyu secara 
bertahap dalam sejarah Nabi.

Penegasan al-Qur’an bahwa wahyu diturunkan secara bertahap 
berhubungan erat dengan konsep kenabian dalam kerangka epistemologi 
Syahrur. Karena Nabi bukan penerima wahyu yang pasif, melainkan aktor 
historis yang harus mengkomunikasikan dan mengkonkretkan pesan 
universal Allah, maka wahyu perlu turun selaras dengan dinamika situasi 
sosial umat pada waktu tertentu. Pernyataan li nuthabbit bihi fu’ādak dalam 
Q.S. 25:32 menyiratkan bahwa fungsi utama gradualitas wahyu adalah 
memberikan dukungan, keteguhan, dan sekaligus bimbingan kepada Nabi 
dalam menghadapi tantangan dakwah. Hal ini menegaskan bahwa wahyu 
tidak diarahkan kepada Nabi sebagai individu semata, tetapi sebagai 
figur historis yang harus membawa pesan universal ke dalam konteks 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 101-117 112
partikular yang terus berubah. Dengan demikian, tanzīl menjadi mekanisme 
epistemologis yang memungkinkan interaksi aktif antara wahyu dan sejarah.

Syahrur melihat bahwa gradualitas pewahyuan sebagaimana 
ditegaskan dalam Q.S. 25:32 merupakan mekanisme untuk menjembatani 
hubungan antara wahyu universal dan realitas sosial yang partikular. 
Wahyu, dalam posisinya sebagai bagian dari kaynūnah yang tetap, 
memuat nilai-nilai universal. Namun ketika ia memasuki ranah ṣayrūrah 
dan sayrūrah, ia berinteraksi dengan konteks budaya dan sosial tertentu. 
Gradualitas tanzīl memungkinkan nilai-nilai universal tersebut tampil 
dalam bentuk partikular yang relevan pada masanya. Dengan demikian, 
Q.S. 25:32 mengonfirmasi postulat epistemologi Syahrur bahwa perintah, 
larangan, dan narasi Al-Qur’an merupakan hasil penerjemahan nilai-
nilai universal dalam konteks sejarah Arab abad ke-7.

Analisis terhadap ayat-ayat lain yang menggunakan nazzala juga 
mendukung pemahaman Syahrur bahwa kata ini merujuk pada proses 
pengiriman yang bertahap dan berhubungan dengan dinamika sejarah. Ayat-
ayat seperti Al-Insān 76:23, Al-Jāthiyah 45:2, dan Qāf 50:9 menunjukkan 
bahwa nazzala digunakan untuk tindakan yang bersifat progresif dan 
berulang, baik dalam konteks wahyu maupun fenomena alam. Konsistensi 
ini memperkuat argumen bahwa penggunaan nuzzila dalam Q.S. 25:32 bukan 
sekadar variasi stilistika, tetapi bagian dari pola semantik yang disengaja 
untuk menandai sifat bertahap dari proses pewahyuan.

Dengan mempertimbangkan keseluruhan kerangka teoritis Syahrur, 
Q.S. 25:32 dapat dipahami sebagai ayat yang menjelaskan mekanisme 
tanzīl dalam bentuk paling eksplisit. Ayat ini menunjukkan bahwa wahyu 
tidak bergerak dari Tuhan kepada Nabi dalam suatu transfer vertikal 
yang statis, tetapi melalui proses historis yang bertingkat dan responsif. 
Proses ini mengintegrasikan tiga level realitas—kaynūnah, ṣayrūrah, dan 
sayrūrah—serta membedakan antara tanzīl sebagai penyampaian wahyu 
dan inzāl sebagai pemahamannya. Dengan demikian, ayat ini memberikan 
landasan tekstual paling jelas bagi upaya Syahrur untuk merumuskan 
epistemologi wahyu yang dinamis, historis, dan terstruktur.

Implikasi Epistemologis Pembacaan Syahrur terhadap Surat al-Furqān Ayat 32

1.	 Implikasi terhadap Konsep Wahyu dan Teologi Islam
Pembacaan Syahrur terhadap Q.S. 25:32 membawa implikasi 

penting bagi pemahaman teologis tentang wahyu. Dengan menekankan 
gradualitas pewahyuan melalui bentuk kata nuzzila, wahyu tidak 
lagi dipahami sebagai peristiwa metafisik yang terjadi secara instan, 
melainkan sebagai proses historis yang berlangsung dalam rentang 
waktu dan situasi sosial tertentu. Perspektif ini menggeser konstruksi 
teologis klasik tentang turunnya Al-Qur’an sekaligus dari Lauḥ al-Maḥfūẓ 
menuju Nabi, menuju pemahaman bahwa wahyu merupakan bagian dari 
dinamika realitas dan merespons perkembangan masyarakat. Karena 
itu, wahyu dipahami sebagai proses berlapis yang melibatkan interaksi 



Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari
Epistemologi Wahyu Perspektif Syahrur 113

antara nilai ilahi yang tetap dan kondisi manusia yang berubah.
Pemahaman tersebut juga berimplikasi pada cara melihat konsep 

kalām Allah. Dengan membedakan kitāb sebagai struktur ilahi universal 
dan qur’ān sebagai ekspresi linguistik-historis, Syahrur menyusun kerangka 
yang memungkinkan wahyu dipahami pada dua level sekaligus: absolut dan 
historis. Relasi ganda ini mengatasi ketegangan klasik mengenai apakah Al-
Qur’an bersifat qadīm atau makhlūq, karena yang absolut adalah kitāb-nya, 
sedangkan qur’ān sebagai representasi linguistik bersifat historis. Selain 
itu, reposisi peran Nabi sebagai aktor historis yang menerima wahyu secara 
bertahap menunjukkan bahwa pewahyuan tidak bergantung pada proses 
transenden yang sepenuhnya vertikal, melainkan melibatkan partisipasi 
rasional manusia dalam memahami dan mengaktualisasikan nilai-nilai 
wahyu.

2.	 Implikasi terhadap Metodologi Tafsir dan Ilmu al-Qur’an
Secara metodologis, pembacaan Syahrur terhadap Q.S. 25:32 

menuntut revisi signifikan pada beberapa prinsip tafsir yang mapan. 
Salah satu contohnya adalah prinsip al-‘ibrah bi ‘umūm al-lafẓ la bi khuṣūṣ 
al-sabab, yang selama ini menegaskan bahwa makna ayat ditentukan oleh 
keumuman lafaz, bukan oleh konteks historis turunnya ayat. Dengan 
memahami wahyu sebagai proses bertahap yang merespons realitas, 
konteks tanzīl justru menjadi elemen penting untuk mengungkap tujuan 
operasional suatu ayat. Ini tidak berarti menafikan keuniversalan nilai 
wahyu, tetapi menegaskan bahwa bentuk-bentuk partikular Al-Qur’an 
tidak dapat dipahami tanpa mempertimbangkan kenyataan historis yang 
melatarbelakanginya.

Selain itu, distingsi leksikal antara inzāl dan tanzīl mendorong 
digunakannya pendekatan semantik yang lebih ketat dalam menafsirkan 
teks Al-Qur’an. Pendekatan tradisional yang memperlakukan kedua istilah 
itu sebagai sinonim tidak lagi memadai, karena Q.S. 25:32 menunjukkan 
bahwa pemilihan bentuk kata membawa konsekuensi epistemologis 
yang besar. Asbāb al-nuzūl pun perlu direposisi, bukan sebagai elemen 
yang membatasi makna ayat, tetapi sebagai bukti historis bagaimana 
wahyu bekerja dalam sayrūrah, yaitu tahapan interaksi wahyu dengan 
konteks sosial. Oleh karena itu, tafsir kontemporer dalam kerangka ini 
perlu mengintegrasikan linguistik modern, sejarah, dan dinamika sosial 
agar makna ayat dapat dipahami secara lebih proporsional. Selain itu, 
pergeseran pemahaman terhadap gradualitas wahyu juga menantang 
konsep naskh yang melihat beberapa ayat saling membatalkan. Syahrur 
justru memandang perubahan ayat sebagai bentuk evolusi pengaturan 
nilai, bukan pembatalan hukum.

3.	 Implikasi terhadap Hukum Islam dan Etika Sosial
Implikasi paling terasa dari pembacaan ini muncul dalam wilayah 

hukum Islam. Konsep tanzīl sebagai proses historis memerlukan model 
hukum yang tidak statis, melainkan evolutif. Pandangan Syahrur 
mengenai ḥudūd sebagai batasan tetap yang menentukan ruang gerak 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 101-117 114
ijtihad manusia menjadi relevan di sini. Jika wahyu turun secara 
bertahap untuk menanggapi kebutuhan sosial Nabi dan komunitasnya, 
maka hukum yang lahir dari pembacaan manusia terhadap wahyu 
harus memiliki fleksibilitas yang sama. Ruang antara ḥadd al-adnā dan 
ḥadd al-a‘lā membuka kemungkinan perubahan hukum yang sah selama 
tidak melampaui batas ilahi. Dengan demikian, hukum Islam dapat 
berkembang mengikuti dinamika masyarakat modern tanpa kehilangan 
fondasi moralnya.

Pemahaman ini juga membawa konsekuensi pada pembentukan etika 
sosial Islam. Dengan menempatkan universalitas wahyu pada level nilai 
dan partikularitas pada level penerapan, kerangka epistemologis Syahrur 
memungkinkan rekonstruksi hukum keluarga, relasi gender, distribusi 
ekonomi, dan struktur sosial berdasarkan kondisi aktual masyarakat. 
Gradualitas pewahyuan sebagaimana ditegaskan oleh Q.S. 25:32 
menunjukkan bahwa transformasi sosial adalah bagian dari mekanisme 
wahyu sendiri. Oleh karena itu, transformasi hukum dalam masyarakat 
Muslim kontemporer tidak hanya sah, tetapi juga sejalan dengan prinsip 
dasar wahyu yang bergerak melalui sejarah untuk membimbing manusia 
berdasarkan realitas hidup mereka.

Selain itu, Muhammad Syahrur melakukan pembedaan semantik 
yang fundamental antara tugas komunikasi Rasulullah Muhammad 
dengan rasul-rasul sebelumnya, yang tercermin dalam penggunaan 
istilah Al-Balāgh (البلاغ) dan derivatifnya, seperti Ablagha (أبلغ) atau proses 
Al-Iblāgh (الإبلاغ). Pembedaan ini memiliki konsekuensi besar terutama 
pada implikasi hukuman Ilahi. Untuk Nabi Muhammad, kewajiban yang 
dituntut adalah Al-Balāgh (

ُ
اغ

َ
بَل

ْ
ال ا 

َّ
سُولِ إِل ى الرَّ

َ
 .(مَا عَل

Syahrur menafsirkan Balāgh dalam konteks ini sebagai penyampaian 
yang tidak dituntut untuk menjangkau setiap individu di seluruh dunia 
secara langsung. Komunikasi Penyampaian ini bersifat universal dan 
mengandung isi (muhtawiyyāt) wahyu. Tugas Nabi Muhammad adalah 
memastikan bahwa isi pesan Ilahi telah disampaikan, dan kejelasan 
komunikasinya (Iblāgh) minimal. Hal ini didukung oleh konteks Haji Wada’ 
di mana Nabi menyatakan telah menyampaikan, dan hal ini menjadi cukup 
untuk persaksian Ilahi. Karena Balāgh oleh Nabi Muhammad bersifat global 
dan bersifat dasar (tersampaikan kepada khalayak yang ada saat itu), dan 
tidak secara eksplisit menuntut pemahaman total oleh setiap manusia di 
muka bumi, maka Kaum Nabi Muhammad tidak dihukum langsung oleh Allah 
manakala mereka durhaka. Hukuman tidak instan karena proses Balāgh ini 
adalah fondasi bagi perkembangan Ta’wil dan pemahaman seiring waktu.

Sebaliknya, Syahrur menyiratkan bahwa nabi-nabi terdahulu, yang 
berhadapan dengan kaum spesifik (qaum), dituntut untuk menjalankan 
proses Al-Iblāgh (atau Ablagha) secara lebih ketat. Komunikasi di sini bersifat 
lokal dan intensif. Rasul terdahulu dituntut untuk menyampaikan wahyu 
kepada seluruh kaumnya dengan tuntutan bahwa mereka semua mengerti 
betul wahyu yang disampaikan. Kejelasan dan ketercapaian (ilā al-idrāk) 



Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari
Epistemologi Wahyu Perspektif Syahrur 115

pesan di tingkat individu dalam kaum tersebut menjadi syarat utama. arena 
proses Iblāgh ini menuntut pemahaman tuntas dan ketercapaian universal di 
dalam lingkup kaum tersebut, maka kaum terdahulu langsung dihukum oleh 
Allah apabila mereka durhaka. Mereka dihukum karena mereka dianggap 
sudah tahu dan mengerti betul isi wahyu yang disampaikan oleh Rasul 
mereka, dan penolakan mereka adalah penolakan terhadap pemahaman 
yang telah terbukti (Syahrur, 147-149). Dengan membedakan tugas ini, 
Syahrur menjelaskan mengapa sunnatullah (hukum Allah) berubah; 
hukuman bagi umat Muhammad ditangguhkan, memberikan kesempatan 
bagi akal manusia untuk terus berinteraksi dengan wahyu melalui Ta’wil, 
karena lingkup pesan Balāgh tidak terbatas pada konteks penerimaan awal. 

Kesimpulan
Penelitian ini merekonstruksi epistemologi wahyu dalam pemikiran 
Muhammad Syahrur melalui analisis Q.S. al-Furqān (25:32), dengan 
menitikberatkan pada distingsi konseptual antara inzāl dan tanzīl serta 
implikasinya terhadap pemahaman wahyu sebagai proses yang berlangsung 
secara historis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pembacaan Syahrur atas 
ayat tersebut tidak berhenti pada penjelasan normatif mengenai gradualitas 
pewahyuan, melainkan berfungsi sebagai landasan epistemologis yang 
menempatkan wahyu dalam relasi dialektis antara nilai ilahi yang bersifat 
universal dan realitas sosial manusia yang senantiasa berubah. Penggunaan 
bentuk nuzzila dalam ayat ini dipahami Syahrur sebagai penegasan bahwa 
wahyu hadir melalui mekanisme bertahap yang bergerak dalam ruang dan 
waktu, bukan sebagai entitas transenden yang turun secara sekaligus dan 
terlepas dari konteks historis. Lebih lanjut, analisis menunjukkan bahwa 
reinterpretasi Syahrur terhadap Q.S. al-Furqān (25:32) terintegrasi dengan 
struktur ontologis realitas (kaynūnah–ṣayrūrah–ṣayrūrah), pembedaan 
antara kitāb dan qur’ān, serta konsepsi Nabi sebagai subjek historis 
yang mengaktualkan prinsip-prinsip universal wahyu dalam konteks 
partikular. Temuan ini mengonfirmasi bahwa pembedaan antara inzāl dan 
tanzīl bukan sekadar persoalan linguistik atau terminologis, melainkan 
merupakan mekanisme epistemik yang menjelaskan bagaimana wahyu 
dipahami, diartikulasikan, dan diterapkan dalam kehidupan manusia. 
Dalam kerangka ini, gradualitas pewahyuan sebagaimana ditegaskan oleh 
Q.S. al-Furqān (25:32) memiliki implikasi metodologis yang luas, termasuk 
reformulasi konsep kalām Allāh, reposisi prinsip-prinsip tafsir klasik, serta 
pembaruan epistemologi hukum Islam melalui model batas (ḥudūd) yang 
memungkinkan fleksibilitas ijtihad tanpa kehilangan orientasi normatifnya. 
Implikasi teoretis penelitian ini menunjukkan bahwa pemahaman wahyu 
sebagai proses historis membuka ruang bagi pengembangan metodologi 
tafsir kontemporer yang lebih responsif terhadap dinamika sosial 
dan realitas empiris. Pada saat yang sama, pendekatan ini menantang 
kecenderungan normatif yang memosisikan teks Al-Qur’an secara statis 
dan ahistoris. Kendati demikian, penelitian ini memiliki keterbatasan pada 
fokus analisis yang masih terpusat pada satu ayat kunci. Oleh karena itu, 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 101-117 116
penelitian lanjutan perlu dilakukan, terutama untuk menguji penerapan 
distingsi inzāl–tanzīl pada ayat-ayat hukum tertentu serta membandingkan 
secara sistematis epistemologi Syahrur dengan pendekatan mufasir 
modern lainnya. Dengan demikian, rekonstruksi epistemologi wahyu 
yang ditawarkan dalam penelitian ini menegaskan bahwa Al-Qur’an tidak 
hanya dipahami sebagai teks normatif yang selesai pada masa pewahyuan, 
melainkan sebagai sumber makna yang terus berinteraksi dengan sejarah 
manusia. Perspektif ini memberikan fondasi konseptual bagi pembacaan 
Al-Qur’an yang tetap setia pada nilai-nilai universalnya sekaligus terbuka 
terhadap tantangan dan perubahan zaman.

Daftar Pustaka
Asmara, M., Kurniawan, R., & Agustian, L. (2020). Teori batas kewarisan 

Muhammad Syahrur dan relevansinya dengan keadilan sosial. De Jure: 
Jurnal Hukum dan Syar’iah, 12(1), 17–34. https://doi.org/10.18860/
j-fsh.v12i1.7580

Asriaty. (2014). Menyoal pemikiran hukum Islam Muhammad Shahrur. 
Istinbath: Jurnal Hukum Islam, 13(2).

Christmann, A. (2009). The Qur’an, morality and critical reason: The essential 
Muhammad Shahrur (Vol. 106). Leiden, The Netherlands: Brill.

Creswell, J. W. (2013). Qualitative inquiry and research design: Choosing among 
five approaches (3rd ed.). Thousand Oaks, CA: SAGE Publications.

Darwazah, M. ‘I. (1971). Al-tafsīr al-ḥadīth (Vol. 3). Cairo, Egypt: Dār Iḥyā’ 
al-Kutub al-‘Arabiyyah.

Digdayani, T. A. (2023). Catcalling in Qur’anic perspective on limits theory 
of Muhammad Shahrur. Hermeneutik, 17(2), 361–372. https://doi.
org/10.21043/hermeneutik.v17i2.23307

Hishām, ‘A. A.-M. ibn. (1990). Al-sīrah al-nabawiyyah li Ibn Hishām (Vol. 1). 
Beirut, Lebanon: Dār al-Jīl.

Irfansyah, & Khairunnisa. (2023). Hermeneutika hudud menurut 
Muhammad Syahrur: Telaah tentang relevansi pemakaian jilbab 
dengan perkembangan zaman. TAFSE: Journal of Qur’anic Studies, 
8(1), 34–52. https://doi.org/10.22373/tafse.v8i1.17144

Isḥāq, M. I. (2004). As-sīrah an-nabawiyyah. Beirut, Lebanon: Dār al-Kutub 
al-‘Ilmiyyah.

Izutsu, T. (2002). God and man in the Qur’an: Semantics of the Qur’anic 
weltanschauung. Kuala Lumpur, Malaysia: Islamic Book Trust.

Juliansyahzen, M. I. (2022). Rekonstruksi nalar hukum Islam kontemporer. 
[Nama jurnal tidak tersedia], 4, 57–74.

Lory, P. (2022). Review of The Qur’an, morality and critical reason: The 
essential Muhammad Shahrur by Andreas Christmann. [Nama jurnal 
tidak tersedia].

Shah, M. A. A. (2000). Islam garda depan: Mosaik pemikiran Islam Timur 
Tengah. Bandung, Indonesia: Mizan.

Mukhtar, M., Mardia, M., & Aminuddin, A. (2023). Study of the thinking 



Moh. Ikhya Ulumuddin Al Hikam & Fadhil Achmad Agus Bahari
Epistemologi Wahyu Perspektif Syahrur 117

of Muhammad Syahrur and M. Quraish Shihab about the concept 
of polygamy. Lisan al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan 
Kebudayaan, 17(1), 22–32. https://doi.org/10.35316/lisanalhal.
v17i1.22-32

Novita, I., Halimatussa’diyah, & Apriyanti. (2025). A study of asynonymy: 
Muhammad Shahrur’s alternative interpretation of QS. al-Nūr (24): 
3. Ilmu Ushuluddin, 11(2), 227–248. https://doi.org/10.15408/
iu.v11i2.45804

Nurul Fithriyah Awaliatul Laili, & Aziz, A. N. (2023). Pandangan Muhammad 
Shahrur mengenai konsep pakaian perempuan Muslim. Jurnal Studi 
Islam dan Kemuhammadiyahan (JASIKA), 3(2), 116–131. https://doi.
org/10.18196/jasika.v3i2.60

Rohmansyah. (2023). The epistemology of Muhammad Syahrur’s Islamic 
thought and its implications for the study of polygamy hadith. Kalam, 
17(2), 125–146. https://doi.org/10.24042/002023171590800

Aminah, S. (2013). Teori hudud dan penerapannya terhadap ayat-ayat 
gender. [Nama jurnal tidak tersedia], 3(2).

Sjadzali, M., Piliang, M. I., & Tsauri, M. N. (2019). Penafsiran modern ayat-
ayat waris: Perbandingan Muḥammad Shaḥrūr dan Munawir Sjadzali. 
[Nama jurnal tidak tersedia], 18, 78–116.

Syahrur, M. (1990). Al-kitāb wa al-Qur’ān: Qirā’ah mu‘āṣirah. Damascus, 
Syria: Al-Ahālī li al-Ṭibā‘ah wa al-Nashr wa al-Tawzī‘.


