PERADABAN JOURNAL OF
RELIGION AND SOCIETY
Vol. 5, Issue 1, January 2026

ISSN 2962-7958

Page : 118-146
DOI:
https://doi.org/10.59001/pjrs.v5i1.765

Copyright
© The Author(s) 2026

This work is licensed under a
Creative Commons Attribution 4.0
International License

PERADABAN JOURNAL OF
RELIGION AND
SOCIETY

Article

Tadabbur Al-Qur’an
Perspektif Nashir Al-

Umar dan Implikasinya
terhadap Pendidikan Islam
Kontemporer

Wela Maryani?, Ali Musolli Sohibi Harahap?, Samsuddin3,

Abdul Jabar Idharudin*

! Universitas Islam Negeri Imam Bonjol Padang, Padang, Indonesia;
email : welamariani01@gmail.com

2 Universitas Islam Negeri Imam Bonjol Padang, Padang, Indonesia;
email : alimusolli@unib.ac.id

* Institut Agama Islam Al-Hidayah Bogor, Bogor, Indonesia;
email : samsuddin@staiabogor.ac.id

* Institut Agama Islam Al-Hidayah Bogor, Bogor, Indonesia;
email : jabbar@staiabogor.ac.id

Abstract

This article explores the concept of tadabbur Al-Qur’an from the
perspective of Nashir Al-'Umar and its implications for the development
of contemporary Islamic education. The study is motivated by the
weakening interaction between Muslims and the Qur’an, which is
often limited to recitation (tilawah) and memorization (tahfiz), while
the dimensions of deep reflection and inner meaning are frequently
neglected. This research aims to explain the essence of tadabbur
according to Al-‘Umar, distinguish it from tafsir and other forms of
interaction such as ta’wil and ta’ammul, and outline its relevance for
renewing the paradigm of Islamic education. Based on a literature
review of Al-‘Umar’s works and classical tafsir references, the
study finds that tadabbur is understood as a profound process of
contemplating the meanings, wisdoms, and consequences of Qur’anic
verses by integrating the functions of the intellect, heart, and action.
In the educational context, tadabbur implies an epistemological
and pedagogical reorientation from textual-based learning models
toward reflective and transformative models that foster spiritual
awareness and Qur’anic character. Furthermore, tadabbur serves
as a foundation for moral formation, spiritual renewal, and the
development of a knowledge-based civilization rooted in revelation.

Keyword

Islamic Education, Nashir Al-Umar, Qur’anic Character, Reflective
Pedagogy, Tadabbur



Wela Maryani, Ali Musolli Sohibi Harahap, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin
119 Tadabbur Al-Qur’an dalam Pendidikan Islam

Abstrak

Artikel ini membahas konsep tadabbur Al-Qur’an dalam perspektif Nashir Al-
‘Umar serta implikasinya terhadap pengembangan pendidikan Islam kontemporer.
Kajian ini dilatarbelakangi oleh kecenderungan melemahnya interaksi umat
Islam dengan Al-Qur’an yang sering kali terbatas pada aspek tilawah dan hafalan,
sementara dimensi perenungan dan penghayatan maknanya masih terabaikan.
Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan hakikat tadabbur menurut Al-‘Umar,
membedakannya dari tafsir dan bentuk interaksi lain dengan Al-Qur’an seperti
ta’'wil dan ta’ammul, serta menguraikan relevansinya bagi pembaruan paradigma
pendidikan Islam. Berdasarkan kajian literatur terhadap karya-karya Al-‘Umar
dan referensi tafsir klasik, ditemukan bahwa tadabbur dipahami sebagai proses
perenungan mendalam terhadap makna, hikmah, dan konsekuensi ayat-ayat
Al-Qur’an yang mengintegrasikan fungsi akal, hati, dan amal. Dalam konteks
pendidikan, tadabbur berimplikasi pada reorientasi epistemologis dan pedagogis
dari model pembelajaran tekstual menuju model reflektif dan transformatif yang
menumbuhkan kesadaran spiritual serta karakter Qur’ani. Selain itu, tadabbur
juga berfungsi sebagai fondasi pembentukan akhlak, pembaruan ruhani, dan
pembangunan peradaban ilmu yang berakar pada wahyu..

Kata Kunci

Karakter Qur’ani, Nashir Al-Umar, pedagogi reflektif, pendidikan Islam, tadabbur

Pendahuluan

Dalam era modern yang ditandai oleh kemajuan teknologi, globalisasi, dan
sekularisasi nilai, umat Islam menghadapi tantangan serius dalam berbagai
aspek kehidupan. Dalam konteks pendidikan, arus globalisasi membawa berbagai
tantangan yang perlu diantisipasi agar nilai-nilai Islam tetap terjaga dan dapat
ditransmisikan kepada generasi muda secara utuh, terutama kepada peserta didik
sebagai pewaris peradaban (Samsuddin, 2024; Muhlisin, 2024; Ningsih et al., 2024).
Salah satu tantangan mendasar yang muncul adalah bagaimana menjaga
kedekatan spiritual dan moral umat dengan sumber utama ajaran Islam,
yaitu Al-Qur’an (Idharudin, Yasyakur, et al,, 2025). Fenomena yang mengemuka
dewasa ini menunjukkan kecenderungan sebagian umat untuk memusatkan
perhatian pada aspek ritualistic seperti tilawah dan tahfidz tanpa diimbangi
dengan proses reflektif dan kontemplatif terhadap makna yang terkandung
di dalamnya (S. S. Samsuddin et al.,, 2025). Aktivitas membaca Al-Qur’an
kerap dilakukan secara rutin dan simbolik, sementara pemaknaannya belum
banyak menyentuh dimensi etis, sosial, dan spiritual dalam kehidupan
sehari-hari (Al-Umar, 2013). Akibatnya, terjadi kesenjangan antara
kemampuan literasi teks kitab suci dengan internalisasi nilai-nilai Qur’ani
yang seharusnya membentuk karakter dan akhlak mulia (Mas’ud, 2020).
Kondisi ini turut berkontribusi pada munculnya kritik terhadap pendidikan
Islam yang dianggap kehilangan ruh spiritualnya, serta gagal menjadikan
Al-Qur’an sebagai sumber transformasi perilaku dan kepribadian (Husaini,
2020).



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 118-146

Kesenjangan tersebut semakin nyata dalam praktik pembelajaran Al-
Qur’an di sekolah, di mana sebagian besar siswa masih mengalami kesulitan
dalam memahami makna dan kandungan ayat-ayat suci. Ketika siswa hanya
membacaayattanpa merenungkan maknanya, proses internalisasinilai-nilai
Al-Qur’an menjadi tidak maksimal. Akibatnya, meskipun mereka mengenal
Al-Qur’an secara lahiriah, ajarannya belum tertanam kuat dalam hati dan
perilaku sehari-hari. Kondisi ini tercermin dalam munculnya perilaku yang
tidak selaras dengan nilai-nilai ajaran Islam, seperti kurangnya kejujuran,
rendahnya kepedulian terhadap kebersihan dan lingkungan, serta kebiasaan
membolos sekolah. Fenomena tersebut memperlihatkan adanyajarak antara
pengetahuan agama yang bersifat teoritis dengan praktik nilai-nilai moral
dalam kehidupan nyata. Oleh karena itu, pemahaman terhadap Al-Qur’an
tidak cukup berhenti pada aspek bacaan (gira’ah), tetapi harus dilanjutkan
dengan pemaknaan (tadabbur) dan pengamalan (tathbiq) sebagai bentuk
aktualisasi nilai-nilai ilahiah dalam kehidupan sehari-hari (Nasir, Isasih, &
Ajiani, 2024).

Dalam konteks tersebut, tadabbur Al-Qur’an yakni proses merenungi,
memahami, dan menginternalisasi makna ayat-ayat Allah secara mendalam
muncul sebagai konsep yang krusial (Al-Andalusi, 1420). Tadabbur bukan
sekadar membaca teks, melainkan menghidupkan kesadaran spiritual
dan menumbuhkan hubungan eksistensial antara manusia dengan wahyu
(Menteri Agama, 2024). Dalam hal ini proses tadabbur melibatkan
berbagai pendekatan, seperti memahami makna ayat secara mendalam,
membandingkan ayat-ayat tertentu, merangkai hubungan antar ayat,
menemukan hikmah ilahiyah di balik perintah dan larangan Allah Ta’ala,
serta mengajarkan dan mendakwahkan isi kandunganya pada masyarakat
(Hadi, 2025). Lebih dari sekadar aktivitas kognitif, tadabbur merupakan
praktik berpikir reflektif berbasis konsekuensi, yaitu bentuk keterlibatan
intelektual yang aktif dan disengaja dalam memahami pesan Al-Qur’an.
Pola berpikir ini secara fundamental berlawanan dengan kecenderungan
konsumsi informasi digital yang dangkal dan instan pada era modern. Kajian
semantik dan empiris mutakhir juga menunjukkan bahwa tadabbur berperan
penting dalam memperkuat daya nalar (‘aql) sekaligus memperdalam spiritualitas
manusia, sehingga menghadirkan keseimbangan antara aspek rasional dan
transendental dalam memahami wahyu (Robiansyah, 2023; Arsyad, Bashori,
& Nadhiroh, 2025).

Beberapa penelitian mutakhir menunjukkan bahwa pendekatan
tadabbur memiliki potensi besar dalam revitalisasi pendidikan Islam dan
pembinaan karakter Muslim kontemporer. Misalnya, studi Ahmed Zaranggi
Ar-Ridho (2024) dalam From Tafsir to Tadabbur: A Preliminary Survey of Saudi
Scholars’ Trends in Understanding the Qur’an menemukan bahwa di kalangan
ulama Saudi, tadabbur dipandang sebagai respons terhadap keterbatasan
metode tafsir yang terlalu tekstual dan historis (Hasanah et al., 2025).
Penelitian tersebut menegaskan bahwa tadabbur berfungsi menghubungkan
makna ayat dengan realitas hidup, menjadikannya relevan dan aplikatif

120



121

Wela Maryani, Ali Musolli Sohibi Harahap, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin
Tadabbur Al-Qur’an dalam Pendidikan Islam

dalam menjawab tantangan zaman sebagai solusi keterpurukan ruhani dan
tercerahkannya jiwa (Mulauddin et al., 2025) .

Temuan serupa disampaikan oleh penelitian yang menguraikan bahwa
tadabbur dapat memperkuat dimensi mental, emosional, dan spiritual
dalam pendidikan Islam (Nurhasanah, Muslih, et al., 2025). Proses reflektif
ini tidak hanya menumbuhkan kecintaan terhadap Al-Qur’an, tetapi juga
membentuk kepekaan moral dan kesadaran transendental peserta didik.
Sementara itu, menegaskan bahwa Al-Qur’an memberikan ketenangan,
pemahaman, dan solusi bagi krisis kemanusiaan modern apabila dibaca
dengan tadabbur, bukan sekadar dengan tilawah mekanis (Idharudin &
Azizah, 2025a). Dengan demikian, tadabbur berpotensi menjadi jembatan
antararitualisme formal dan aktualisasi nilai-nilai Qur’ani dalam kehidupan
sosial masyarakat secara komprehensif dan berkemajuan (Yamin & Sanuri,
2024).

Namun demikian, diskursus akademik mengenai tadabbur tidak lepas
dari perdebatan. Sebagian kalangan mengkritik bahwa pendekatan reflektif
ini dapat memunculkan interpretasi subjektif yang berisiko melemahkan
otoritas tafsir klasik berbasis ijma’ ulama (Nurhasanah & Idharudin, 2025).
Di sisi lain, kritik terhadap pendidikan Islam yang terlalu formalistik
dan berorientasi pada hafalan justru memperlihatkan kebutuhan akan
pendekatan baru yang lebih integratif menggabungkan dimensi intelektual,
spiritual, dan moral (Muhammad, 2025). Di sinilah tadabbur menjadi relevan
sebagai sarana untuk menumbuhkan keterpaduan antara pengetahuan,
kesadaran, tindakan, moral, dan spiritual manusia secara untuh dalam
melahirkan generasi unggul (Solichin, 2019).

Dalam konteks Indonesia, problematika ini tampak nyata. Berbagai
studi mengungkapkan bahwa kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI)
masih menitikberatkan aspek kognitif dan hafalan tanpa mengembangkan
refleksi spiritual atau internalisasi nilai-nilai Qur’ani dalam kehidupan
sehari-hari (Zubaedi, 2024). Akibatnya, pendidikan Islam seringkali hanya
menghasilkan “pengetahuan agama” tanpa “kesadaran beragama”. Oleh
karena itu, integrasi tadabbur ke dalam kurikulum dan praktik pembelajaran
menjadi kebutuhan mendesak untuk membangun sistem pendidikan Islam
yang lebih humanistik, berkarakter, dan berwawasan global (Nurhasanah,
Idharudin, et al., 2025).

Salah satu tokoh yang memiliki kontribusi besar dalam pengembangan
konsep tadabbur adalah Syaikh Nashir Al-Umar, ulama dan akademisi asal Arab
Saudi yang secara konsisten mengaitkan tadabbur dengan tilawah, hafalan,
dan pembentukan akhlak (Al-Umar, 2011). Pemikirannya yang dituangkan
dalam karya-karya seperti Liyadabbaru Ayatihi dan Madarij al-Hifdzi wa al-
Tadabbur menekankan bahwa tadabbur merupakan jembatan antara ilmu dan
amal proses yang menuntun pembaca untuk berinteraksi secara spiritual
dengan Al-Qur’an dan menafsirkan pesan ilahi dalam konteks kehidupan
nyata (Al-Umar, 2011). Meski demikian, kajian yang secara khusus menelaah



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 118-146

konsep tadabbur menurut Nashir Al-Umar dan implikasinya bagi pendidikan
Islam, khususnya di Indonesia, masih sangat terbatas.

Penelitian-penelitian sebelumnya menunjukkan bahwa tadabbur
telah menjadi respons metodologis penting terhadap dominasi pendekatan
hermeneutik dalam studi tafsir kontemporer (Ridho, 2024). Sementara itu
penelitian lainnya menegaskan tadabbur sebagai tingkat tertinggi ekspresi
cinta kepada Al-Qur’an yang mendorong tindakan nyata (Hamzah, 2019).
Namun, belum ada studi yang mengaitkan secara sistematis pemikiran
Nashir Al-Umar dengan pengembangan pendidikan Islam dan dakwah di
era modern (Nurhasanah et al,, 2024). Di sinilah letak kebaruan (novelty)
penelitian ini yakni upaya untuk mengintegrasikan konsep tadabbur dari
perspektif Nashir Al-Umar ke dalam kerangka pendidikan Islam sebagai
solusi konseptual terhadap krisis moral, spiritual, dan moderasi beragama.

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji
dan mengembangkan pemahaman komprehensif mengenai konsep
tadabbur Al-Qur’an dalam perspektif Nashir Al-Umar dan relevansinya bagi
pendidikan Islam kontemporer. Secara khusus, penelitian ini bertujuan
menguraikan konsep tadabbur Al-Qur’an menurut Nashir Al-Umar, termasuk
relasinya dengan praktik tilawah, tahfidz, dan refleksi spiritual sebagai satu
kesatuan proses interaksi manusia dengan Al-Qur’an (S. Samsuddin et al,,
2025). Selanjutnya, penelitian ini menganalisis implikasi konseptual dan
praktis dari gagasan tadabbur terhadap sistem pendidikan Islam dalam
pembentukan karakter, spiritualitas, dan internalisasi nilai-nilai Qur’ani
dalam diri peserta didik. Selain itu, penelitian ini merumuskan model
implementatif tadabbur yang aplikatif dan kontekstual, sehingga dapat
diterapkan secara efektif dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam di
lembaga pendidikan formal maupun nonformal yang responsif terhadap
tantangan zaman dan kebutuhan masyarakat (Abdul, 2022).

Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi teoretis dalam
pengembangan kajian tafsir tematik, khususnya yang berkaitan dengan
konsep dan praktik tadabbur Al-Qur’an dalam konteks pendidikan Islam
kontemporer. Secara akademik, penelitian ini memperkaya khazanah
metodologi pembelajaran Qur’ani dengan menawarkan kerangka konseptual
yang memadukan pemahaman tekstual, refleksi makna, dan internalisasi
nilai-nilai Qur’ani dalam proses pembelajaran. Selain itu, penelitian ini
juga berupaya menjembatani kajian tafsir normatif dengan kebutuhan
praksis pendidikan di era modern yang ditandai oleh tantangan globalisasi,
perkembangan teknologi, dan krisis moral-spiritual peserta didik (Heryanto
et al., 2022). Dari sisi praktis, hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi
landasan aplikatif bagi lembaga pendidikan, guru, dan pengelola kurikulum
dalam mengintegrasikan tadabbur Al-Qur’an sebagai metode pembelajaran
yang sistematis dan berkelanjutan. Melalui penerapan tadabbur,
pembelajaran Al-Qur’an tidak hanya berorientasi pada aspek kognitif dan
hafalan, tetapi juga pada pembentukan karakter, penguatan spiritualitas,
serta pengembangan kesadaran etis dan humanistik peserta didik sesuai
dengan nilai-nilai Islam (Idharudin, Nurhasanah, & Samsuddin, 2025).

122



Wela Maryani, Ali Musolli Sohibi Harahap, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin
123 Tadabbur Al-Qur’an dalam Pendidikan Islam

Metode

Penelitian ini merupakan studi kualitatif deskriptif dengan pendekatan
studi pustaka (library research). Fokus utama penelitian ini adalah
menggali pemikiran Syaikh Nashir Al-Umar tentang tadabbur Al-Qur’an
serta menganalisis bagaimana gagasan tersebut dapat diimplementasikan
dalam konteks pendidikan Islam dan praktik dakwah kontemporer. Dalam
pendekatan ini, peneliti tidak terlibat secara langsung dalam proses
empiris di lapangan, namun berfokus pada kajian teks, analisis naratif, dan
interpretasi makna dari sumber-sumber ilmiah dan otoritatif (Moleong,
2022).

Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan melalui studi
dokumentasi, yaitu dengan menghimpun, mengklasifikasi, dan menelaah
berbagai sumber tertulis yang relevan dengan objek penelitian. Dokumen
yang dianalisis meliputi: (1) Karya tulis asli Nashir Al-Umar, terutama yang
secara eksplisit membahas konsep tadabbur, seperti serial Liyadabbaru
Ayatihi (Al-Umar, Silsilah Liyadabbaru Ayatihi, 2011), Afala Yatadabbaruna
Al-Qur’an (Al-Umar, 2011), dan Madarij Al-Hifdzi wa Al-Tadabbur (Al-
Umar, 2015). (2) Teks ceramah, seminar, dan wawancara Syaikh Nashir Al-
Umar yang tersedia dalam bentuk transkrip, video, atau audio, khususnya
yang dipublikasikan melalui platform resminya seperti almoslim.net dan
tadabbor.com. (3) Artikel ilmiah, jurnal, dan buku sekunder yang membahas
tadabbur dalam konteks tafsir tematik, pendidikan Islam, serta pendekatan
kontemplatif terhadap Al-Qur’an. (4) Situs web keislaman dan berita daring
yang memuat aktivitas dakwah dan pemikiran Nashir Al-Umar, seperti
arrahmah.id, voa-islam.com, hidayatullah.com, stiba.ac.id, dan fimadani.
com.

Data yang terkumpul kemudian didokumentasikan secara sistematis
dalam format kutipan langsung maupun ringkasan isi, serta disusun dalam
matriks untuk memudahkan proses analisis tematik. Sumber data yang
digunakan dalam penelitian ini diklasifikasikan menjadi dua kategori:
(a) Data Primer, berupa karya-karya asli Nashir Al-Umar yang ditulis atau
diterbitkan langsung oleh beliau, seperti buku SMS Tadabbur Al-Qur’an
(2009), Al-Wasathiyah fi al-Quran al-Karim, Ayaat Lissaa-iliin, serta
rekaman ceramah dan artikel dari situs resmi beliau. (b) Data Sekunder
berupa literatur penunjang yang berfungsi untuk memberikan konteks,
memperluas pemahaman, dan membandingkan pemikiran Nashir Al-
Umar dengan perspektif lain. Sumber ini mencakup jurnal ilmiah, buku
pendidikan Islam, serta artikel dari media daring yang kredibel (Arikunto,
2022).

Data yang telah terkumpul dianalisis dengan menggunakan metode
analisis isi (content analysis) berbasis tematik. Analisis ini bertujuan
untuk mengidentifikasi, mengklasifikasi, dan menyusun pola-pola
pemikiran Nashir Al-Umar tentang tadabbur, serta korelasinya dengan
konteks pendidikan Islam. Prosedur analisis dilakukan melalui beberapa
tahapan: (1) Identifikasi tema dengan mengisolasi tema-tema utama dalam
karya Nashir Al-Umar terkait tadabbur, seperti tilawah, tahfidz, tafakkur,



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 118-146

internalisasi nilai, dan aplikasi sosial. (2) Reduksi data dengan menyaring
informasi yang relevan dan membuang data yang tidak berkaitan langsung
dengan fokus penelitian. (3) Kategorisasi dengan mengelompokkan temuan
ke dalam kategori yang mencerminkan aspek konseptual (definisi tadabbur,
metode, etika) dan implementatif (dalam kurikulum, dakwah, pendidikan
karakter) (4) Interpretasi, yakni melakukan interpretasi terhadap data
berdasarkan kerangka teori pendidikan Islam dan metodologi tafsir tematik,
dengan mempertimbangkan konteks sosial-budaya umat Islam Indonesia.
Untuk menjamin validitas data, peneliti menggunakan triangulasi sumber,
yakni dengan membandingkan informasi dari karya Nashir Al-Umar dengan
interpretasi dari penulis lain, serta konteks sosial yang sedang terjadi. Selain
itu, digunakan triangulasi teori, yaitu membandingkan kerangka pemikiran
Nashir Al-Umar dengan teori pendidikan Islam kontemporer dan literatur
tafsir (Creswell, 2024).

Hasil dan Pembahasan

Profil Intelektual dan Latar Pemikiran Syaikh Nashir Al-‘'Umar

Syaikh Nashir bin Sulaiman Al-‘Umar merupakan salah satu ulama
terkemuka asal Arab Saudi yang memiliki perhatian besar terhadap isu-
isu keislaman kontemporer, khususnya dalam bidang pemahaman dan
pengamalan Al-Qur’an melalui metode tadabbur (El-Munawiy, 2013). Ia
dilahirkan pada tahun 1373 H/1952 M di desa Maridisiyah, Kota Buraidah,
Provinsi Qasim, dan berasal dari kabilah Bani Khalid Al-Qursyiyah Al-
Makhzumiyah sebuah kabilah terkemuka dalam sejarah bangsa Arab.
Lingkungan sosial dan keagamaan tempat ia tumbuh membentuk
kepribadiannya sebagai ulama yang berpadu antara kekuatan ilmiah,
kesalehan, dan semangat dakwah (El-Munawiy, 2015).

Perjalanan pendidikan formalnya dimulai di Ma’had Al-‘Ilmi Riyadh,
kemudian melanjutkan ke Fakultas Syari‘ah Universitas Islam Al-Imam
Muhammad bin Saud, tempat di mana ia juga meniti karier akademiknya
hingga menjadi profesor di Jurusan Studi Al-Qur’an, Fakultas Ushuluddin.
Gelar magister diraihnya pada tahun 1399 H/1979 M dan gelar doktor pada
tahun 1404 H/1984 M dari fakultas yang sama. Kiprah akademiknya tidak
hanya mencakup pengajaran dan penelitian, tetapi juga pengembangan
metodologi pemahaman Al-Qur’an yang menekankan keseimbangan antara
aspek tekstual, spiritual, dan kontekstual yang kebermanfaatannya dapat
dirasakan oleh masyarkat luas (Agus, 2025).

Sebagai akademisi sekaligus aktivis dakwah, Nashir Al-‘Umar dikenal
produktif dalam menulis dan menyampaikan ceramah keislaman. Di antara
karya-karyanya yang menonjol dan relevan dengan tema tadabbur antara
lain Madarij Al-Hifdzi wa Al-Tadabbur dan Silsilah Liyadabbaru Ayatihi
yang berisi panduan praktis dalam menghafal sekaligus mentadabburi Al-
Qur’an. Melalui karya-karya tersebut, Al-‘Umar berupaya menghadirkan
pendekatan Qur’ani yang aplikatif, yang menggabungkan antara tilawah,
penghafalan, dan perenungan makna ayat sebagai satu kesatuan interaksi
ruhani dengan wahyu (Al-Umar, 2015).

124



Wela Maryani, Ali Musolli Sohibi Harahap, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin
125 Tadabbur Al-Qur’an dalam Pendidikan Islam

Lebih dari sekadar akademisi, Syaikh Nashir Al-‘Umar juga aktif di
berbagai organisasi keislaman internasional. la menjabat sebagai Ketua
Lembaga Tadabbur Al-Qur’an Internasional serta Sekretaris Jenderal
Ikatan Ulama Muslim Sedunia (Hidayatullah.com, 2016). Kiprahnya
bahkan menjangkau dunia Islam di luar Arab Saudi, termasuk Indonesia.
Pada tahun 2013, ia meresmikan Lembaga Tadabbur Indonesia di Masjid
Istiglal Jakarta dan menyampaikan kuliah umum di beberapa perguruan
tinggi Islam di Indonesia. Aktivitas ini memperlihatkan komitmen Al-‘Umar
terhadap internasionalisasi konsep tadabbur sebagai gerakan spiritual dan
intelektual global (Stiba.ac.id, 2016).

Pemikiran Al-‘Umar mengenai tadabbur didasari oleh keyakinan
bahwa Al-Qur’an bukan sekadar kitab bacaan, tetapi harus dijadikan
pedoman hidup yang diinternalisasi melalui perenungan dan penghayatan
mendalam (Wahdah.or.id, 2013). Menurutnya, tadabbur merupakan “pintu
segala kebaikan dan penutup segala keburukan”, yang menjadi solusi atas
berbagai problematika kehidupan umat, baik spiritual, sosial, maupun
pendidikan. Dalam berbagai ceramah dan tulisannya, ia menegaskan
bahwa interaksi dengan Al-Qur’an harus mencakup tiga dimensi utama:
tilawah (pembacaan dengan tartil), tahfidz (penghafalan), dan tadabbur
(perenungan mendalam). Melalui integrasi tiga dimensi ini, Al-‘Umar ingin
membentuk generasi Muslim yang tidak hanya cerdas secara intelektual,
tetapi juga matang secara spiritual dan berkarakter Qur’ani (Antaranews.
com, 2013).

Lebih lanjut, Al-‘Umar mengafirmasi pandangan As-Sa‘diy bahwa
dengan tadabbur, seseorang akan mencapai tingkat keyakinan dan
pemahaman yang benar serta mendalam terhadap Al-Qur’an, yang pada
gilirannya melahirkan amal saleh dan keteguhan iman. Oleh karenaitu, orang
yang mentadabburi Al-Qur’an dengan sungguh-sungguh akan memperoleh
manfaat besar, baik di dunia maupun di akhirat (Al-Umar, 2013). Dalam
kerangka pemikiran tersebut, pendidikan Islam memiliki peran sentral
sebagai sarana untuk mentransformasikan nilai-nilai tadabbur ke dalam
sistem pembelajaran yang holistik. Al-‘Umar tidak hanya menekankan
pentingnya tadabbur pada level individual, tetapi juga menempatkannya
sebagai pilar pembinaan peradaban Islam yang utuh melalui dakwah dan
pendidikan. Dengan demikian, konsep tadabbur dalam perspektif Nashir
Al-‘Umar bukan hanya bersifat teologis, tetapi juga transformatif yakni
menjadikan Al-Qur’an sebagai sumber nilai, pedoman berpikir, dan kerangka
pembentukan manusia Qur’ani dalam konteks modern (Al-Umar, 2011).

Konsep Tadabbur Al-Qur’an Perspektif Nashir Al-Umar

1. Definisi Tadabbur Al-Qur’an

Al-Umar mendefinisikan tadabbur dengan aktivitas akal yang secara
hakiki mengandung unsur penting yang tak terpisahkan darinya, yaitu
proses memperhatikan dan menelaah sesuatu secara mendalam (Al-
Umar, 2015). Tujuan utama dari tadabbur untuk memperoleh pemahaman
yang benar, mengungkap makna tersembunyi, dan memahami bagaimana



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 118-146

suatu perkara akan berakhir, sehingga seseorang dapat mengambil sikap
dan tindakan yang sesuai dengan konsekuensinya. Karena itu, orang yang
melakukan tadabbur senantiasa memikirkan dampak akhir dari setiap
urusan, dengan pandangan yang terarah ke masa depan (Al-Umar, 2011).
Definisi ini menurut Al-Umar bersesuian dengan makna semantik tadabbur
yang dikemukakan oleh para pakar Bahasa Arab diantaranya Ibnu Faris
dalam Miqayis Al-Lughah, Al-Azhari dalam Tahdzib Al-Lughah, dan Ibnu
Mandzur dalam Lisan Al-Arab. Definisi etimologis tadabbur menurut Al-
Umar merujuk pada proses berpikir dan merenung secara mendalam
terhadap suatu perkara, fokus pada akibat kesudahannya, bertujuan untuk
memperoleh pemahaman yang benar, mengungkap makna tersembunyi,
dan mengambil sikap yang sesuai konsekuensi dari perkara tersebut (Al-
Umar, 2013).

Beliau juga mendefinisikan tadabbur sebagai aktivitas memperdalam
pengamatan atau perenungan secara teliti dan cermat terhadap makna-
makna yang terkandung dalam Al-Qur’an, yang bersifat kekal dan mencakup
berbagai tingkatan hidayah menuju jalan yang lurus (Al-Umar, 2011; Al-
Umar, 2015). Pandangan ini bersifat tidak terbatas, karena makna Al-Qur’an
memiliki asal yang darinya ia bermula, namun puncak maknanya tidak dapat
dicapai oleh siapa pun di antara hamba-hamba-Nya. Seorang sahib al-Qur’an
(pembelajar atau pengkaji Al-Qur’an) senantiasa berada dalam perjalanan
untuk terus mencari tambahan makna Al-Qur’an, yakni menambah
pengetahuan tentang kandungan makna yang belum diketahuinya. Setiap
orang padadasarnyadapatmemahamidan merenungkanayat-ayat AlI-Qur’an
melalui berbagai bentuk aktivitas berpikir seperti ta‘aqqul (memahami
dengan akal), tafakkur (merenungkan), dan tafagquh (memahami secara
mendalam) terhadap penjelasan Al-Qur’an. Namun demikian, pemahaman
yang tidak sampai pada tingkat pengetahuan yang menuntun kepada
hidayah menuju jalan yang lurus tidak dapat disebut sebagai bagian dari
tadabbur al-Qur’an (Al-Umar, 2013).

Berdasarkan uraian tersebut di atas dapat dipahami tadabbur menurut
Al-Umar merupakan aktivitas kontemplatif yang melibatkan keseluruhan
potensi akal, hati, dan batin dalam memahami makna-makna Al-Qur’an
secara mendalam. Aktivitas ini bukan sekadar membaca atau menafsirkan
teks, tetapi merupakan upaya reflektif dan transformatif untuk menyingkap
lapisan makna Al-Qur’an yang bersifat kekal dan bertingkat-tingkat, hingga
mencapai puncak hidayah, yaitu jalan yang lurus (ash-shirat al-mustaqim)
yang mencakup dimensi ilmu dan amal (Al-Umar, 2011). Dalam pandangan
Al-Umar, setiap individu memiliki kemampuan untuk berpikir, merenung,
dan memahami ayat-ayat Al-Qur’an. Namun, tadabbur yang sejati adalah
proses perenungan yang mengantarkan seseorang pada jalan kebenaran
sesuai dengan tuntunan Al-Qur’an. Dengan demikian, tadabbur bukan hanya
aktivitas intelektual, melainkan juga spiritual, yang menuntun seseorang
menuju pemahaman yang benar dan pengamalan yang lurus terhadap
petunjuk Ilahi.

126



Wela Maryani, Ali Musolli Sohibi Harahap, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin
127 Tadabbur Al-Qur’an dalam Pendidikan Islam

2. Urgensi Tadabbur Al-Qur’an

Tadabbur menempati kedudukan istimewa dalam kehidupan seorang
Muslim karena menjadi sarana menghidupkan hati, menumbuhkan
keimanan, serta memperdalam hubungan spiritual dengan Allah Swt. Orang
yang membaca Al-Qur’an tanpa tadabbur termasuk dalam golongan yang
“mengabaikan Al-Qur’an (Katsir, 2003). Sebagaimana disebutkan dalam
QS. Al-Furqgan [25]: 30. Al-menegaskan bahwa membaca Al-Qur’an tanpa
perenungan sama dengan membaca syair, karena tidak menimbulkan bekas
pada hati dan perilaku (Al-Lahim & Ar-Ruwaisyid, 2016). Sementara itu,
Ibnu Qayyim berpendapat bahwa tadabbur adalah “ruh dari ibadah dalam
membaca Al-Qur’an,” sebab dengannya seseorang memahami kehendak
Allah, memperbaiki diri, dan meraih ketenangan jiwa yang mendalam
dengan nutrisi ruhiyah (Al-Qayyim al-Jauziyyah, 2015).

Pertama, Tadabbur sebagai Maksud dan Tujuan Diturunkannya Al-
Qur’an

Al-‘Umar menegaskan bahwa tujuan utama diturunkannya Al-Qur’an
adalah untuk ditadabburi dan diamalkan, bukan sekadar dibaca. Ia mengutip
pandangan Ibnu Qayyim al-Jauziyyah yang menyatakan bahwa tilawah tanpa
tadabbur ibarat tubuh tanpa ruh. Al-‘Umar mendasarkan argumentasinya
pada QS. Sad [38]: 29 dan Al-Zukhruf ayat 3 (Kemenag, 2011);

G f s °— = Y 4 < 3 Y
> _ (Fd P W = X “\ - )).' . 4 o

Artinya: Ini adalah sebuah kitab yang Kami turunkan kepadamu penuh
dengan berkah supaya mereka memperhatikan (tadabbur) ayat-ayatnya
dan supaya mendapat pelajaran orang-orang yang mempunyai fikiran.
(QS, Shad: 29).

4 2 - = *»1 - @

sk S Gy5e 653 2as §)

Artinya: Sesungguhnya Kami menjadikan Al Quran dalam bahasa Arab
supaya kamu memahami(nya). Qs. Al-Zukruf:3).

Al-Umar mengutip perkataan Hasan Al-Bashri yang menyatakan,
“Al-Qur’an diturunkan untuk ditadabburkan dan diamalkan (Al-Umar,
2013). Hal ini menegaskan bahwa membaca Al-Qur’an tanpa perenungan
dan pengamalan tidak memenuhi maksud diturunkannya wahyu. Dengan
demikian, tadabbur merupakan aktivitas krusial yang menyatukan
dimensi intelektual dan spiritual, menuntun pada pemahaman makna ayat,
menghidupkan hati, menumbuhkan iman, serta membimbing perilaku
agar selaras dengan petunjuk Allah. Tadabbur menjadi syarat mutlak agar
interaksi seorang Muslim dengan Al-Qur’an bermakna, transformatif, dan
menghasilkan pengamalan nilai-nilai Qur’ani dalam kehidupan sehari-hari
(Al-Umar, 2015).

Kedua, Tadabbur Merupakan Manhaj Nabi
Tadabbur merupakan manhaj (metode dan cara) Nabi Muhammad



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 118-146

shallallahu ‘alaihi wa sallam dalam berinteraksi dengan Al-Qur’an.
Beberapa hadis menunjukkan perhatian beliau yang sangat tinggi terhadap
tadabbur, terutama pada bulan Ramadhan (Al-Umar, 2011). Sebagaimana
diriwayatkan oleh Ibnu Abbas radhiyallahu ‘anhuma:

“Rasulullah adalah orang yang paling pemurah, dan pemurahnya
meningkat pada bulan Ramadhan ketika didatangi oleh Malaikat Jibril.
Setiap malam di bulan Ramadhan, Jibril menemui beliau dan mereka
bermudarasah (belajar bersama) Al-Qur’an.” (HR. Al-Bukhariy)

Menurut Nashir Al-‘Umar, mudarasah berbeda dengan tilawah
(membaca). Hal ini ditegaskan dalam hadis lain:

“Tidaklah suatu kaum berkumpul di masjid untuk membaca (tilawah)
Kitabullah, lalu mereka saling mengajar (mudarasah) satu sama lain di
antara mereka.” (HR. Muslim, t.th).

Dalam konteks ini, mudarasah menekankan kegiatan belajar dan
menelaah Al-Qur’an secara mendalam, bukan sekadar membaca. Tadabbur
merupakan bagian integral dari mudarasah, karena ia melibatkan
pemahaman, refleksi, dan pengamalan makna Al-Qur’an dalam kehidupan
sehari-hari. Dengan demikian, metode Nabi dalam berinteraksi dengan
wahyu menekankan pentingnya perenungan dan pembelajaran mendalam
sebagai sarana internalisasi ajaran Al-Qur’an (ElI-Munawiy, 2013).

Ketiga, Tadabur Merupakan Manhaj Salaf

Tadabbur Al-Qur’an juga merupakan metode para salaf (pendahulu)
umat ini dari kalangan sahabat Nabi dalam mengahfal dan mempelajari Al-
Qur’an.Caraini merekawarisidari Nabishallalahu ‘alaihi wa sallam. Utsaman
bin Affan, Ibnu Mas’ud, dan Ubay bin Ka’ab mengabarkan bahwa Rasulullah
membacakan Al-Qur’an kepada mereka per sepuluh ayat, mereka tidak
melewatkannya dan tidak berpindah ke sepuluh ayat berikutnya melainkan
setelah mereka mempelajari pengamalan sepuluh ayat tersebut. Mereka
mengatakan, “Kami belajar ilmu dan amal sekaligus”. Mereka menjadikan
tadabbur sebagai arus utama dalam membaca dan mempelajari I-Qur’an, hal
ini mereka teladani dari Rasulullah shallallau ‘alaihi wa sallam. Beliau tidak
melewati satu ayat melainkan selalu memahami dan tadabbur (Al-Umar,
2015). Al-Umar juga mengatakan bahwa Rasulullah mengajak ummatnya
untuk men-tadabbur-kan dan memahami makna-makna Al-Quran. Dimana
Ketika turu surat Ali Imran ayat 190-191, beliau mengatakan, “celakalah
mereka yang membacanya tapi tidak memikirkan (kandungan dan makna)
nya (Ibnu Hibban). Maka mengapa kita tidak melakukan tadabbur Al-
Qur’an, padahal Rasulullah selalu mentadabburkan Al-Qur’an? Sementara
beliau adalah teladan kita (Al-Umar, 2013).

Keempat, Tadabbur Merupakan Perintah kepada Setiap Muslim

Menurut Al-Umar tadabbur Al-Qur’an merupakan perintah Allah
kepada setiap Muslim. Beliau berargumen dengan dua surat Muhammad
ayat 4:

128



Wela Maryani, Ali Musolli Sohibi Harahap, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin
129 Tadabbur Al-Qur’an dalam Pendidikan Islam

il U8 e Al Sl &, 555 VG

“Maka apakah mereka tidak memperhatikan (tadabbur) Al Quran
ataukah hati mereka terkunci?”

Menurut Al-Umar, ayat tersebut secara tegas menunjukkan adanya
perintah untuk melakukan tadabbur terhadap Al-Qur’an sebagai bagian
integral dari interaksi seorang mukmin dengan wahyu. Penegasan ini
sejalan dengan penafsiran Ibnu Katsir yang menjelaskan bahwa Allah
memerintahkan hamba-Nya untuk mentadabburkan dan memahami Al-
Qur’an, serta melarang sikap berpaling darinya. Larangan tersebut tidak
hanya bermakna menjauh secara fisik, tetapi juga mencakup sikap lalai,
abai, dan tidak berusaha memahami kandungan makna ayat-ayat Al-Qur’an.
Lebih lanjut, Ibnu Katsir menegaskan bahwa sikap tidak mentadabburkan
Al-Qur’an merupakan bentuk penyimpangan dari tujuan diturunkannya
wahyu. Dalam perspektif Al-Umar, peringatan keras terhadap orang-orang
yang berpaling dari tadabbur ini mengandung konsekuensi hukum dan
moral, menunjukkan adanya kewajiban tadabbur Al-Qur’an bagi setiap
Muslim sesuai dengan kemampuan masing-masing. Pandangan ini juga
dikuatkan oleh ulama lainnya yang menempatkan tadabbur sebagai fondasi
pengamalan nilai Qur’ani (Al-Umar, 2015).

Kelima, Tadabbur Al-Qur’an Pelindung dari Syubhat Terhadap Al-
Qur’an

Menurut Al-Umar sisi uregnsi lainnya dari tadabbur Al-Qur’an
adalah, tadabbur Al-Qur’an merupakan pelindung dari syubhat (kerancuan
berpikir) yang Tadabbur Al-Qur’an berperan sebagai sarana untuk
melindungi umat dari berbagai syubhat (kerancuan pemikiran) yang
diarahkan guna menimbulkan keraguan terhadap kebenaran Al-Qur’an.
Dalam menegaskan bahwa Al-Qur’an bukan merupakan hasil karya manusia,
Allah mengajak manusia untuk melakukan penalaran reflektif, yaitu dengan
mempertimbangkan bahwa seandainya Al-Qur’an berasal dari selain Allah,
niscaya akan ditemukan banyak kontradiksi di dalamnya. Penegasan ersebu
terdapat dalam Surat An-Nisa ayat 82:

—
- _5

\:l:'i.;-\ i\'.'.‘/e \)ié"sjﬁb\j? _/)\_Q_;/;&: C)K}j} :)\EJ’.Z.\\ :))5335‘;%
) 2SS
Artinya: Maka apakah mereka tidak memperhatikan Al Quran? Kalau

kiranya Al Quran itu bukan dari sisi Allah, tentulah mereka mendapat
pertentangan yang banyak di dalamnya.

Dengan demikian, tadabbur dalam perspektif Nashir Al-‘Umar bukan
hanya bentuk ibadah intelektual, melainkan jalan menuju transformasi
spiritual dan moral. la menegaskan bahwa tadabbur menjadi jembatan
antara ilmu dan amal, antara teks dan realitas, serta antara pemahaman
dan pengamalan. Sebagaimana ditegaskan Al-‘Umar (2015), “Orang yang
mentadabburi AlI-Qur’andengan sungguh-sungguh akan memperoleh cahaya



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 118-146

petunjuk dan kekuatan untuk mengamalkan kandungannya, sementara
yang membaca tanpa tadabbur tidak akan melampaui lisannya.” Dengan
pandangan ini, tadabbur diposisikan sebagai kunci kebangkitan spiritual
dan peradaban Islam yang sejati.

Relasi Epistemologis antara Tadabbur, Tafsir, dan Tafsir bi al-Ra’yi dalam
Perspektif Nashir Al-‘Umar

1. Hubungan Tadabbur dan Tafsir

Tafsir dan tadabbur sama-sama merupakan bentuk interaksi
epistemologis dengan Al-Qur’an melalui proses pemahaman dan pemaknaan
terhadap ayat-ayatnya. Keduanya berangkat dari tujuan yang sama,
yaitu menggali petunjuk ilahi yang terkandung dalam wahyu (Idharudin,
Nurhasanah, & Heriyanto, 2025b). Namun demikian, secara konseptual
terdapat perbedaan mendasar antara keduanya, baik dalam aspek cakupan,
metode, pelaku, maupun kedudukan epistemologisnya. Menurut Al-
‘Umar (2015), tadabbur memiliki cakupan yang lebih luas dibandingkan
dengan tafsir. la menegaskan bahwa tadabbur dapat dilakukan oleh setiap
Muslim, meskipun seseorang tidak memiliki perangkat keilmuan yang
memadai untuk menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an secara mendalam. Hal ini
dikarenakan tadabbur merupakan perintah umum yang ditujukan kepada
seluruh umat Islam, sebagaimana termaktub dalam QS. Muhammad [47]: 24.
Adapun tafsir memiliki ruang lingkup yang lebih khusus dan mensyaratkan
keahlian serta otoritas keilmuan tertentu, seperti penguasaan bahasa Arab,
ilmu-ilmu Al-Qur’an (‘ulim al-Qur’an), dan metodologi penafsiran (Rokim
et al., 2023).

Dengan demikian, tafsir bersifat khusus dan terbatas pada kalangan
yang memiliki kompetensi ilmiah, sedangkan tadabbur bersifat umum dan
dapat dilakukan oleh seluruh kaum Muslimin sesuai dengan kapasitas
masing-masing (Al-‘Umar, 2011). Dalam kerangkaini, tadabbur menjadijalan
spiritual-intelektual bagi setiap Muslim untuk mendekatkan diri kepada Al-
Qur’an, sedangkan tafsir merupakan disiplin ilmiah yang berfungsi untuk
menyingkap makna secara sistematis dan terverifikasi (Taimiyah, 1997).
Oleh karena itu, antara tafsir dan tadabbur terdapat hubungan keumuman
dan kekhususan. Dari sisi pelaku, tadabbur bersifat inklusif karena dapat
dilakukan oleh setiap Muslim, sementara tafsir bersifat eksklusif karena
menuntut keahlian akademis (Al-Sa’di, 2000). Dari sisi metodologis, tafsir
mencakup tadabbur, sebab tadabbur merupakan salah satu bagian dari
proses memahami makna ayat dalam ruang lingkup ilmu tafsir. Namun,
tadabbur juga memiliki kedudukan tersendiri sebagai aktivitas reflektif dan
spiritual yang menuntun pada pengamalan nilai-nilai Al-Qur’an (Al-‘Umar,
2011).

Lebih lanjut, apabila seorang Muslim memperoleh pemahaman
tertentu dari hasil tadabbur terhadap ayat-ayat Al-Qur’an tanpa memiliki
keahlian tafsir, maka pemahaman tersebut tidak boleh dipublikasikan
sebagai tafsir Al-Qur’an (Al-Umar, 2013). Pemaknaan pribadi itu hanya
dapat dijadikan renungan untuk dirinya sendiri sampai dikonfirmasi

130



Wela Maryani, Ali Musolli Sohibi Harahap, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin
131 Tadabbur Al-Qur’an dalam Pendidikan Islam

kebenarannya kepada para ahli tafsir. Hal ini didasarkan pada prinsip
kehati-hatian dalam berbicara atas nama Allah tanpa ilmu, sebagaimana
diperingatkan dalam firman-Nya:

“..dan (diharamkan) kamu mengatakan terhadap Allah apa yang tidak
kamu ketahui.” (QS. Al-A'raf [7]: 33).

Dalam konteks ini, Al-‘Umar mengutip pembagian tafsir yang
dikemukakan oleh Ibnu ‘Abbas ra. Ia membagi tafsir ke dalam empat
kategori: (1) makna yang dapat dipahami oleh bangsa Arab melalui bahasa
mereka; (2) makna yang bersifat umum dan diketahui oleh semua orang;
(3) makna yang hanya diketahui oleh para ulama; dan (4) makna yang
hanya diketahui oleh Allah semata. Pembagian ini menunjukkan adanya
hierarki pemahaman terhadap Al-Qur’an yang bersifat epistemik. Tadabbur
bagi orang awam berada pada dua tingkatan pertama, yaitu pemahaman
kebahasaan dan makna umum, sedangkan tingkatan ketiga dan keempat
merupakan wilayah tafsir yang memerlukan keahlian serta legitimasi ilmiah.
Dengan demikian, pembagian ini memperjelas batas epistemologis antara
tadabbur dan tafsir. Tadabbur bersifat reflektif, aplikatif, dan diarahkan
pada penghayatan makna untuk pengamalan, sementara tafsir bersifat
analitik, sistematis, dan berfungsi menyingkap makna objektif dari teks Al-
Qur’an. Keduanya saling melengkapi: tadabbur menumbuhkan kesadaran
spiritual, sedangkan tafsir memberikan validitas ilmiah terhadap makna
yang dihasilkan (Al-Umar, 2015).

2. Hubungan Tadabbur dengan Tafsir bi al-Ra’yi

Dalam khazanah keilmuan Islam, tafsir bi al-ra’yi dikenal sebagai
penafsiran yang bersandar pada ijtihad yang berpijak pada landasan
keilmuan yang benar serta kaidah-kaidah penafsirasn yang sesuai. Jadi yang
dimaksud dengan tafsir bi al-ra’yi bukan pendapat pribadi tanpa landasan
ilmiah yang kokoh atau penafsiran berdasarkan pikiran yang terlinats
dalam benak seseorang atau berdasrakan hawa nafsu (Al-Shabuni, 2016).
Dalam konteks ini, Nashir Al-‘Umar menegaskan pentingnya menjaga adab
epistemologis dalam memahami Al-Qur’an agar tidak terjerumus dalam
penafsiran yang menyimpang. la mengingatkan bahwa Al-Qur’an adalah
kalamullah yang agung dan terhormat serta memiliki kedudukan yang
luhur. Sehingga tidak diperkenankan bagi siapa pun untuk melangkahi batas
keilmuan dalam menafsirkan atau menetapkan makna ayat tanpa dasar ilmu
yang sahih. Allah % berfirman: “..dan (mengharamkan) kamu mengada-adakan
terhadap Allah apa yang tidak kamu ketahui.” (QS. Al-A'raf [7]: 33)

Ayat ini menegaskan larangan keras untuk berbicara atas nama Allah
tanpa ilmu. Dalam konteks tersebut, tafsir bi al-ra’yi yang tidak didukung
oleh perangkat ilmu dianggap sebagai bentuk pelanggaran terhadap etika
ilmiah dalam penafsiran. Sementara itu, tadabbur memiliki karakter yang
berbeda. Ia merupakan aktivitas reflektif yang terbuka bagi seluruh Muslim,
karena bertujuan mengambil pelajaran, hikmah, dan dorongan untuk
beramal dari Al-Qur’an, tanpa menetapkan makna hukum atau ketentuan
syariat yang bersifat normatif (Jafar & Sipon, 2022).



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 118-146

Al-Qur’an juga mengandung peringatan keras terhadap orang-orang
yang mengada-adakan kebohongan atas nama Allah, sebagaimana firman-
Nya: “Katakanlah: Sesungguhnya orang-orang yang mengada-adakan kebohongan
terhadap Allah tidak akan beruntung.” (QS. Yunus [10]: 69). Ayat ini menegaskan
bahwa penyimpangan dalam penafsiran merupakan bentuk kedustaan
epistemologis yang dapat menyesatkan umat dan menodai kesucian Al-
Qur’an. Oleh karena itu, tadabbur harus dibedakan secara tegas dari tafsir
bi al-ra’yi (Al-Dimasyqiy, 2004).

Selain itu, Al-Qur’an memberikan pelajaran historis tentang perilaku
menyimpang sebagian Ahli Kitab, yang mengubah dan memanipulasi kitab
suci mereka demi kepentingan duniawi. Mereka (1) memutarbalikkan
bacaan kitab agar dianggap sebagai wahyu, (2) menulis kitab dengan tangan
mereka sendiri lalu mengklaimnya berasal dari Allah, dan (3) menutup hati
mereka dari kebenaran. Fenomena ini menjadi peringatan agar umat Islam
berhati-hati dalam menafsirkan Al-Qur’an tanpa dasar ilmu yang benar.
Dengan demikian, tadabbur menjadi jalan yang sah, terbuka, dan aman bagi
setiap Muslim untuk berinteraksi dengan Al-Qur’an. Ia berfungsi sebagai
sarana internalisasi nilai dan refleksi makna mendalam penuh hikmah,
bukan penetapan hukum atau tafsir normatif (Al-Umar, 2015).

Hubungan antara tadabbur dan tafsir bi al-ra’yi dengan demikian
memperlihatkan perbedaan prinsipil. Tadabbur bersifat reflektif,
kontemplatif, dan aplikatif. Ia dapat dilakukan oleh setiap Muslim
untuk memahami dan menghayati ayat-ayat Al-Qur’an dalam kerangka
pembentukan kesadaran dan amal. Sedangkan tafsir bi al-ra’yi: bersifat
normatif dan memerlukan kompetensi ilmiah yang memadai. Penafsiran ini
tidak boleh dilakukan tanpa dasar keilmuan karena menyangkut penetapan
makna dan hukum Allah.Keseimbangan antara tadabbur dan tafsir inilah
yang, menurut Nashir Al-‘Umar, menjaga kemuliaan Al-Qur’an sekaligus
membuka ruang partisipasi umat Islam dalam menghidupkan interaksi
dengan wahyu. Tadabbur menumbuhkan ruh keimanan dan keterikatan
spiritual dengan Al-Qur’an, sementara tafsir memastikan bahwa makna
yang diambil tetap berada dalam koridor ilmu dan kebenaran syariat (Al-
Umar, 2011).

Faktor Pendukung dan Penghalang Tadabbur Al-Qur’an

1. Faktor-Faktor Pendukung Tadabbur Al-Qur’an

Menurut Al-Umar (2011), keberhasilan seseorang dalam melakukan
tadabbur al-Qur’an sangat dipengaruhi oleh kesiapan spiritual, kebersihan
hati, serta kesungguhan dalam berinteraksi dengan kalam Allah. Tadabbur
bukan sekadar aktivitas intelektual, melainkan amal hati yang menuntut
keikhlasan niat dan kemurnian tauhid. Niat yang ikhlas semata-mata karena
Allah menjadi pintu masuk bagi datangnya cahaya pemahaman terhadap
Al-Qur’an. Sebaliknya, hati yang ternoda oleh riya atau tujuan duniawi
akan tertutup dari hidayah maknawi. Oleh sebab itu, menjauhi dosa dan
maksiat merupakan syarat penting bagi keberhasilan tadabbur, karena
hati yang gelap oleh dosa tidak mampu menerima cahaya Al-Qur’an. Dosa

132



Wela Maryani, Ali Musolli Sohibi Harahap, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin
133 Tadabbur Al-Qur’an dalam Pendidikan Islam

bukan hanya menghalangi pemahaman, tetapi juga mempersulit hafalan
dan penghayatan terhadap ayat-ayat Allah.

Selain kebersihan hati, Al-Umar menekankan pentingnya pengaturan
waktu dan suasana dalam melakukan tadabbur. Pemilihan waktu dan tempat
yang tenang membantu menghadirkan ketenangan batin dan kejernihan
pikiran. Waktu yang kondusif seperti malam hari, atau saat hati jauh dari
kesibukan dunia, menjadi momen ideal untuk membaca dan merenungkan
Al-Qur’an.Manajemen waktuyangbaikjugadiperlukanagarinteraksidengan
Al-Qur’an menjadi rutinitas harian yang konsisten. Membaca Al-Qur’an
setiap hari dengan tartil dan memperhatikan hukum tajwid bukan sekadar
memperindah bacaan, tetapi menumbuhkan rasa hormat dan kekhusyukan,
yang pada gilirannya membuka jalan bagi lahirnya pemahaman yang lebih
dalam (Al-Umar, 2013).

Faktor penting lainnya adalah metode dan pendekatan dalam
tadabbur. Al-Umar menganjurkan agar pembaca mengulang-ulang ayat
tertentu yang menyentuh hati, lalu merenungkan kandungan maknanya
secara mendalam. Pengulangan ini membantu menguatkan makna dan
menghidupkan kesadaran spiritual. Selain itu, tadabbur harus didasarkan
pada rujukan yang benar, yakni kitab-kitab tafsir yang mu‘tabar, seperti
Tafsir Ibnu Katsir, Tafsir As-Sa‘di, atau Fi Zilal al-Qur’an, agar pemahaman
yang lahir tidak keluar dari koridor ilmiah dan syar‘i. Disertai dengan doa
dan permohonan pertolongan kepada Allah, tadabbur akan menjadi sarana
efektif bagi terbukanya makna Al-Qur’an di dalam hati (Al-Umar, 2011).

Selanjutnya, Al-Umar menekankan pentingnya melakukan tadabbur
secara bertahap (tadarruj) dan terarah. Proses bertahap ini dapat dimulai
dengan tadabbur tematik terhadap ayat-ayat tertentu sesuai kebutuhan dan
kemampuan. Pembimbingan dari guru atau ulama juga sangat dianjurkan
agar proses tadabbur berlangsung dengan benar dan berkesinambungan.
Selain dilakukan secara individual, tadabbur juga dapat diperkuat melalui
kebersamaan dalam majelis ilmu atau mudarasah bersama sesama penuntut
ilmu, karena diskusi dan saling tukar pemahaman akan memperkaya
pandangan serta memperkuat semangat pengamalan. Sebagai penutup, Al-
Umar menekankan pentingnya menuliskan hasil tadabbur dan renungan
pribadi. Pencatatan tersebut tidak hanya membantu memperdalam
pemahaman dan ingatan, tetapi juga menjadikan tadabbur sebagai proses
reflektif yang produktif, ilmiah, dan berkelanjutan (ElI-Munawiy, 2015).

2. Faktor-Faktor yang Menghalangi Tadabbur Al-Qur’an

Menurut Al-Umar (2011), terdapat sejumlah faktor yang dapat
menghalangi seseorang dalam melakukan tadabbur al-Qur’an. Hambatan-
hambatan tersebut umumnya bersumber dari kelemahan spiritual, penyakit
hati, serta kesalahan dalam memahami hakikat interaksi dengan Al-Qur’an.
Tadabbur memerlukan hati yang bersih, pikiran yang jernih, dan niat yang
lurus. Oleh karenaitu, segala bentuk kotoran hati menjadi penghalang utama
yang menutup jalan menuju pemahaman mendalam terhadap kalam Allah
(Al-Umar, 2015). Faktor pertama yang paling berbahaya adalah penyakit



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 118-146

hati, sepertiriya, hasad, iri hati, ujub, dan lemahnya tauhid serta keikhlasan.
Penyakit-penyakit ini membuat hati tertutup dari cahaya Al-Qur’an dan
kehilangan kenikmatan dalam membaca serta merenungkannya. Al-Umar
mengibaratkan hati seperti bejana yang hanya dapat menampung sesuatu
yang suci apabila ia sendiri bersih. Karena itu, Al-Qur’an sebagai kalam
Allah yang suci tidak akan menetap dalam jiwa yang kotor atau dipenuhi
kebencian, kesombongan, dan niat yang tercemar (Hasanah et al., 2025).

Faktor kedua adalah berpaling dari tilawah Al-Qur’an. Menurut Al-
Umar, membaca Al-Qur’an merupakan pintu gerbang utama untuk memasuki
makna-makna Al-Qur’an melalui tadabbur. Tidak mungkin seseorang dapat
mencapai kedalaman tadabbur tanpa membiasakan diri membaca Al-Qur’an
secara tartil dan penuh penghayatan. Ketika seseorang jarang membaca Al-
Qur’an, maka hubungan batinnya dengan kitabullah akan melemah, dan ia
akan kesulitan merasakan pengaruh makna yang terkandung di dalamnya
(Al-Umar, 2015).

Faktor ketiga ialah ketidakseimbangan antara hafalan dan perenungan.
Banyak orang yang terlalu fokus pada aspek bacaan dan hafalan Al-Qur’an,
namun kurang memperhatikan makna dan nilai-nilai yang terkandung di
dalamnya. Padahal, hakikat interaksi dengan Al-Qur’an tidak hanya berhenti
pada tilawah atau tahfidz, tetapi juga mencakup perenungan mendalam
terhadap pesan-pesan ilahi yang terkandung di dalam setiap ayat. Hafalan
tanpa tadabbur dapat menyebabkan seseorang kehilangan ruh dan tujuan
utama dari diturunkannya Al-Qur’an, yaitu sebagai petunjuk bagi kehidupan
(Al-Umar, 2015).

Faktor keempat adalah kesalahpahaman terhadap konsep tadabbur
itu sendiri. Di antara bentuk kesalahpahaman tersebut adalah anggapan
bahwa memahami dan mentadabburi Al-Qur’an hanya dapat dilakukan
oleh para ulama tertentu, sehingga orang awam tidak berhak untuk
merenungkan maknanya (Al-Umar, 2011). Pemahaman ini keliru, karena
Al-Umar menegaskan bahwa tadabbur merupakan kewajiban umum
bagi setiap Muslim sesuai dengan kemampuan dan tingkat keilmuannya.
Kesalahpahaman lainnya adalah menganggap tadabbur sebagai upaya
penafsiran yang menyalahi batas ilmu, padahal keduanya berbeda secara
hakikat. Tadabbur berfungsi untuk menghidupkan hati dan memperdalam
penghayatan, sedangkan tafsir memerlukan perangkat keilmuan yang lebih
kompleks (Al-Umar, 2015). Dengan demikian, faktor-faktor penghalang
tadabbur dapat bersumber dari dalam diri manusia, seperti penyakit hati
dan niat yang rusak, maupun dari kesalahan metodologis dan pemahaman
terhadap Al-Qur’an. Upaya menghindari faktor-faktor ini menjadi langkah
awal bagi siapa pun yang ingin memperoleh cahaya hidayah dan kelezatan
ruhani melalui tadabbur Al-Qur’an yang benar (Idharudin & Azizah, 2025).

Buah dan Pengaruh Tadabbur Al-Qur’an Menurut Nashir Al-‘Umar

1. Tadabbur sebagai Jalan Mengamalkan Al-Qur’an
Tadabbur merupakanjembatan penting antara membaca (tilawah) dan

134



Wela Maryani, Ali Musolli Sohibi Harahap, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin
135 Tadabbur Al-Qur’an dalam Pendidikan Islam

mengamalkan (‘amal) Al-Qur’an. Melalui tadabbur, seorang Muslim tidak
berhenti pada bacaan yang bersifat ritual atau hafalan yang bersifat kognitif
semata, tetapi beranjak menuju penghayatan dan penerapan nilai-nilai Al-
Qur’an dalam kehidupan. Al-‘Umar (2015) menegaskan bahwa hubungan
antara membaca, menyimak, dan mentadabburi Al-Qur’an bersifat organik
dan hierarkis; tadabbur tidak akan terjadi kecuali setelah adanya bacaan
yang disertai perenungan. Adapun puncak dari proses tadabbur adalah
pengamalan, karena tadabbur sejatinya bertujuan untuk menghadirkan
makna-makna Al-Qur’an dalam tindakan nyata, baik dalam amal hati
berupa khusyuk, tunduk, dan ta’tsur (pengaruh emosional), maupun amal
anggota tubuh berupa pelaksanaan perintah dan penjauhan larangan Allah
(Al-Umar, 2011). Dengan demikian, tadabbur menjadi jalan tengah yang
menghubungkan tilawah dengan pengamalan, sekaligus memastikan bahwa
interaksi seorang Muslim dengan Al-Qur’an tidak berhenti pada aspek
bacaan semata.

2. Pengaruh Tadabbur terhadap Pembentukan Pribadi dan Masyarakat Muslim

Tadabbur memiliki pengaruh yang sangat besar dalam pembentukan
kepribadian Muslim dan peradaban masyarakat Islam. Islam memandang
kesalehan individu sebagai fondasi bagi kesalehan sosial dan kebangkitan
umat (Idharudin, Yasyakur, et al., 2025). Dalam perspektif Al-‘Umar,
pembinaan pribadi yang dilandasi tadabbur Al-Qur’an merupakan langkah
awal menuju pembentukan keluarga, komunitas, dan masyarakat yang
berkarakter Qur’ani (Abdurrahman, 2020). Dengan tadabbur, individu
memperoleh kesadaran moral dan spiritual untuk memperbaiki diri serta
berkontribusi dalam kebaikan sosial. Al-Qur’an diturunkan tidak hanya
untuk dibaca, tetapi untuk mengubah cara berpikir, bersikap, dan bertindak
manusia (Shamsul et al.,, 2024). Karena itu, proses kebangkitan umat
(nahdah islamiyyah) tidak mungkin terwujud tanpa transformasi individu
yang berakar pada tadabbur Al-Qur’an, sebab perubahan sosial yang hakiki
berawal dari pencerahan spiritual pribadi (Al-Umar, 2013).

3. Tadabbur dan Pembinaan Hati Seorang Muslim

Dampak terdalam dari tadabbur bermula dari hati. Al-‘Umar
menegaskan bahwa Al-Qur’an hanya dapat menyentuh dan mengubah hati
yangbersih. Allahmencelaorang-orang munafikyangtidakmentadabburi Al-
Qur’an karena hati mereka tertutup oleh penyakit, sebagaimana dijelaskan
dalam QS. Muhammad [47]: 24. Imam al-Bukhari—dikutip oleh Al-‘Umar—
menafsirkan QS. Al-Waqi‘ah [56]: 79 (“tidak menyentuhnya kecuali orang-
orang yang disucikan”) sebagai isyarat bahwa kenikmatan dan manfaat Al-
Qur’an hanya dapat dirasakan oleh orang-orang yang beriman dan yakin
(An-Nahlawi, 2023). Semakin bersih hati seseorang, semakin kuat pula
pengaruh Al-Qur’an dalam dirinya. Tadabbur menumbuhkan kehidupan
ruhani yang sehat, di mana hati menjadi sumber keimanan, ketenangan,
dan ketaatan. Dengan demikian, tadabbur berfungsi sebagai mekanisme
penyucian hati (tazkiyah al-qulub) yang membuka jalan bagi tumbuhnya
keimanan yang hidup dan mendalam (Al-Umar, 2013).



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 118-146

4. Tadabbur dan Pembentukan Akhlak Qur’ani

Apabila hati telah disucikan oleh cahaya Al-Qur’an, maka pengaruhnya
akan tampak pada akhlak. Tadabbur melahirkan akhlak Qur’ani, yaitu
perilaku yang mencerminkan nilai-nilai yang terkandung dalam wahyu.
Ummul Mu’minin ‘Aisyah ketika ditanya tentang akhlak Nabi ¥ menjawab,
“Akhlaknya adalah Al-Qur’an,” menunjukkan bahwa akhlak yang sempurna
merupakan buah dari interaksi yang hidup dan berkelanjutan dengan Al-
Qur’an. Melalui tadabbur, seseorang tidak hanya mengetahui ajaran moral
Al-Qur’an, tetapi juga menginternalisasikannya dalam sikap dan perbuatan
. Ibnu Mas‘iid menggambarkan para pengemban Al-Qur’an sebagai orang-
orang yang dikenal karena ibadah malamnya, puasanya di siang hari,
kesedihannya saat orang lain bergembira, dan ketenangannya saat orang
lain gaduh. Semua itu menunjukkan bahwa tadabbur bukan sekadar refleksi
intelektual, tetapi proses pembentukan kepribadian yang utuh meliputi
hati, pikiran, dan perilaku berdasarkan cahaya Al-Qur’an (Al-Umar, 2011).

5. Tadabbur sebagai Penguat Iman dan Keyakinan terhadap Wahyu

Salah satu buah terbesar dari tadabbur adalah bertambahnya
keyakinan terhadap kebenaran Al-Qur’an sebagai firman Allah. Tadabbur
membawa seseorang pada pemahaman yang mendalam tentang keindahan
bahasa, kesempurnaan makna, dan keagungan petunjuk Al-Qur’an, sehingga
meneguhkan bahwa ia benar-benar berasal dari Allah. Al-‘Umar mengutip
pandangan Al-Sa‘di bahwa dengan tadabbur, seorang hamba mencapai
tingkat keyakinan (yaqin) yang kokoh bahwa Al-Qur’an adalah kalamullah
yang tidak mungkin dibuat manusia. Firman Allah dalam QS. An-Nisa’ [4]:
82 menjadi landasan epistemologis tadabbur: “Maka tidakkah mereka
mentadabburi Al-Qur’an? Sekiranya Al-Qur’an itu bukan dari sisi Allah,
niscaya mereka akan mendapati banyak pertentangan didalamnya.” Tadabbur
dengan demikian tidak hanya meningkatkan pemahaman intelektual, tetapi
juga memperdalam keyakinan spiritual dan eksistensial seorang Muslim
terhadap sumber ilahi dari wahyu (Al-Umar, 2015).

6. Tadabbur sebagai Pembangkit Semangat dan Motivasi Amal Saleh

Tadabburjuga berfungsi sebagai sumber motivasi dan semangat untuk
beramal saleh. Melalui perenungan terhadap janji dan ancaman dalam Al-
Qur’an, hati seorang mukmin digerakkan untuk berlomba dalam kebaikan
dan menjauhi kemaksiatan. Al-‘Umar, mengutip Ibnu Qayyim, menegaskan
bahwa makna Al-Qur’an membangkitkan hamba untuk mendekatkan diri
kepada Allah, mengingatkan akan hari akhir, serta menuntunnya keluar dari
kegelapan kesesatan menuju cahaya petunjuk. Tadabbur menjadikan Al-
Qur’an sebagai pendorong spiritual yang hidup yang menyentuh perasaan,
membangkitkan tekad, dan menumbuhkan rasa tanggung jawab moral.
Seseorang yang gemar mentadabburi Al-Qur’an akan memiliki energi ruhani
yang tinggi dan semangat beramal yang berkelanjutan (EI-Munawiy, 2013).

7. Tadabbur sebagai Sumber Keteguhan dan Ketenangan dalam Ujian

Al-Qur’an merupakan sumber keteguhan jiwa, terutama di saat

136



Wela Maryani, Ali Musolli Sohibi Harahap, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin
137 Tadabbur Al-Qur’an dalam Pendidikan Islam

seorang Muslim menghadapi ujian dan cobaan hidup. Tadabbur terhadap
kisah-kisah para nabi dan umat terdahulu menanamkan keteguhan hati dan
menumbuhkan rasa sabar serta optimisme. Allah berfirman: “Dan semua
kisah rasul yang Kami ceritakan kepadamu itu adalah untuk meneguhkan
hatimu.” (QS. Hud [11]: 120). Penurunan Al-Qur’an secara bertahap
dan perintah untuk membacanya dengan tartil (QS. Al-Furgan [25]: 32)
menunjukkan kekuatan spiritual tumbuh melalui proses tadabbur yang
perlahan, mendalam, dan berkesinambungan. Dengan merenungkan ayat
Allah, seorang Muslim memperoleh ketenangan batin, keteguhan prinsip,
dan daya tahan moral menghadapi fitnah dunia, godaan, maupun tekanan
hidup (Al-Umar, 2015).

8. Tadabbur Menumbuhkan Husnuzan dan Optimisme terhadap Pertolongan
Allah

Buah terakhir dari tadabbur adalah munculnya prasangka baik
(husnuzan) kepada Allah dan optimisme terhadap masa depan Islam.
Tadabbur menanamkan kesadaran bahwa kemuliaan sejati hanya milik
Allah, Rasul-Nya, dan kaum mukmin (QS. Al-Munafiqun [63]: 8). Dengan
merenungi ayat-ayat Allah tentang kemenangan kebenaran atas kebatilan,
seperti dalam QS. Al-Anbiya’ [21]: 18 dan QS. Al-Isra’ [17]: 81, seorang
Muslim yakin bahwa meskipun kebatilan tampak dominan di waktu
tertentu, ia pasti akan sirna. Tadabbur menumbuhkan keteguhan, harapan,
dan semangat dalam diri seorang untuk berpegang pada kebenaran dan
beramal sungguh-sungguh demi menegakkan agama Allah. Optimisme ini
merupakan energi spiritual yang membedakan orang yang hidup dengan
Al-Qur’an dari mereka yang jauh darinya (Ishaq & Hamid, 2021).

Dari seluruh uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa tadabbur Al-
Qur’an menurut Al-‘Umar bukan hanya aktivitas intelektual, melainkan
sebuah proses transformasi spiritual dan moral yang menyeluruh.
Tadabbur melahirkan pemahaman yang mendalam, memperkuat keimanan,
menumbuhkan semangat amal saleh, serta membentuk pribadi dan
masyarakat Qur’ani yang kokoh di atas nilai-nilai wahyu (Al-Umar, 2015).
Ia menyucikan hati, memperindah akhlak, meneguhkan keteguhan jiwa,
dan menanamkan optimisme akan pertolongan Allah. Dengan demikian,
tadabbur merupakan fondasi utama dalam upaya membumikan Al-Qur’an
dalam kehidupan, membangun kesalehan individu, dan menegakkan
peradaban Islam yang berakar pada hidayah ilahiah (Hadi, 2025).

Implikasi Tadabbur Al-Qur’an terhadap Pendidikan Islam Kontemporer

Tadabbur Al-Qur’an sebagaimana dirumuskan oleh Nashir Al-
‘Umar tidak hanya berfungsi sebagai praktik spiritual individual, tetapi
juga memiliki implikasi strategis dalam pembaruan dan pengembangan
pendidikan Islam kontemporer. Dalam pandangannya, pendidikan Islam
sejati tidak berhenti pada aspek ta‘lim (transfer pengetahuan), melainkan
harusberorientasi padatakwin al-syakhsiyyah al-Qur’aniyyah (pembentukan
kepribadian Qur’ani). Hal ini menuntut integrasi antara aspek kognitif,
afektif, dan praksis dalam seluruh proses pendidikan. Oleh karena itu,



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 118-146

tadabbur perlu dijadikan paradigma utama pendidikan Islam agar peserta
didik tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara
spiritual dan berkarakter Qur’ani yang mampu menginternalisasi nilai-nilai
wahyu dalam kehidupan nyata (Al-Umar, 2011).

1. Tadabbur sebagai Paradigma Pendidikan Qur’ani

Tadabbur menuntun pendidikan Islam berpindah dari pendekatan
hafalan dan transfer ilmu menuju pendekatan kontemplatif-reflektif yang
menumbuhkan makna dan kesadaran spiritual (Idharudin, 2025a). Dalam
paradigma ini, proses belajar tidak berhenti pada membaca atau memahami
teks, tetapi melibatkan perenungan, pemaknaan mendalam, dan aktualisasi
nilai-nilai AlI-Qur’an dalam kehidupan (Kohar et al., 2020). Pendidikan yang
berlandaskan tadabbur akan menumbuhkan kesadaran Kkritis-spiritual,
yakni kemampuan berpikir mendalam dengan hati yang tunduk dan akal
yang tercerahkan oleh wahyu (Rosyid et al.,, 2021). Hal ini sejalan dengan
firman Allah dalam QS. Sad [38]: 29: “(Ini adalah) Kitab yang Kami turunkan
kepadamu penuh berkah agar mereka mentadabburi ayat-ayatnya dan agar
orang-orang yang berakal mengambil pelajaran.”

2. Integrasi Nilai Tadabbur dalam Kurikulum dan Proses Pembelajaran

Dalam tataran implementatif, nilai-nilai tadabbur dapatdiintegrasikan
ke dalam kurikulum pendidikan Islam dengan menekankan keterpaduan
antara tilawah, tahfiz, dan tadabbur (Idharudin et al.,, 2020). Pembelajaran
Al-Qur’an tidak hanya diarahkan pada kemampuan membaca dan
menghafal, tetapi juga memahami pesan, hikmah, dan implikasi moral di
balik setiap ayat. Guru berperan sebagai murabbi—pendidik ruhani—yang
menuntun peserta didik untuk merenungi, merefleksikan, dan mengaitkan
ayat-ayat Al-Qur’an dengan realitas kehidupannya (Samsuddin et al., 2025).
Melalui integrasi ini, tadabbur menjadi sarana pembelajaran reflektif yang
menumbuhkan kecintaan, kesadaran, dan komitmen moral terhadap ajaran
Islam (Yunus, 2021).

3. Tadabbur sebagai Landasan Pembentukan Karakter dan Akhlak

Pendidikan Islam yang berorientasi pada tadabbur bertujuan
membentuk akhlaq karimah yang lahir dari hati yang hidup oleh cahaya
Al-Qur’an. Interaksi mendalam dengan wahyu akan memengaruhi cara
berpikir, bersikap, dan berperilaku seseorang (Idharudin, Nurhasanah,
& Heriyanto, 2025a). Karena itu, kurikulum pendidikan harus diarahkan
untuk menumbuhkan kepribadian Qur’ani melalui praktik tadabbur—
membiasakan diri merenungi makna ayat, mengambil pelajaran darinya,
dan menerapkannya dalam kehidupan nyata. Tujuan ini sejalan dengan
sabda Nabi #, “Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak
yang mulia” (Samsuddin & Bakry, 2023). Dengan demikian, pendidikan
yang berorientasi pada tadabbur melahirkan peserta didik yang tidak hanya
berilmu, tetapi juga berakhlak dan memiliki kepekaan sosial yang tinggi
(Ad-Duwesy, 2019).

138



Wela Maryani, Ali Musolli Sohibi Harahap, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin
139 Tadabbur Al-Qur’an dalam Pendidikan Islam

4. Tadabbur sebagai Sarana Pembaruan Spiritual dalam Pendidikan Modern

Dalam konteks pendidikan modern yang cenderung kognitif dan
administratif, tadabbur hadir sebagai sarana tajdid ruhl (pembaruan
spiritual). Melalui tadabbur, guru dan peserta didik diajak menyadari
kehadiran Allah dalam setiap proses belajar, menjadikannya bagian dari
ibadah dan sarana taqarrub ilallah (Idharudin et al.,, 2024). Pendekatan
ini menumbuhkan mindfulness Qur’ani—kesadaran batin untuk membaca
realitas dengan cahaya wahyu. Sebagaimana ditegaskan Al-‘Umar, tadabbur
adalah sarana mashrii‘ tamaddun islami (proyek peradaban Islam), karena
membentuk manusia Qur’ani yang berpikir dengan wahyu dan beramal
dengan kesadaran ilahiah (Nurhasanah & Idharudin, 2025).

5. Tadabbur sebagai Fondasi Peradaban Ilmu

Secara epistemologis, tadabbur menuntun pendidikan Islam
menegakkan ilmu di atas dasar wahyu, bukan semata pada rasio manusia.
[Imuyang Qur’ani adalah ilmu yang membawa manusia pada pengenalan dan
ketaatan kepada Allah, sebagaimana tujuan Pendidikan Islam (Samsuddin,
2024). Karena itu, tadabbur perlu dijadikan fondasi epistemologis
pendidikan Islam, agar setiap disiplin ilmu baik agama maupun sains
menjadi sarana memahami ayat-ayat Allah, baik yang tertulis (Al-Qur’an)
maupun yang terbentang di alam semesta. Integrasi ini menghidupkan visi
pendidikan tauhidik yang menyatukan ‘uliim al-din dan ‘ulim al-kauniyyah
sebagaimana dicita-citakan Al-‘Umar. Karena sesungguhnya kemuliaan,
kebangkitan, dan kejayaan bahkan eksistensi umat ini ditentukan oleh
seberaa dekat dengan Al-Qur’an melalui tilawah, tahfidz, dan tadabbur
serta pengamalan (Al-Umar, 2013).

Reorientasi Epistemologis dan Pedagogis Pendidikan Qur’ani

Konsep tadabbur juga membawa implikasi epistemologis berupa
reorientasi paradigma pembelajaran Qur’ani dari model tekstual menuju
model reflektif. Al-‘Umar menegaskan bahwa tujuan utama interaksi dengan
Al-Qur’anbukansekadarmenghafal, melainkanmemahamidanmengamalkan
pesan ilahi (Al-‘Umar, 2015). Oleh sebab itu, pendidikan Qur’ani perlu
berbasis tafagquh (pendalaman makna) dan tazkiyah (penyucian diri). Dari
sisi pedagogis, tadabbur dapat diimplementasikan melalui strategi dialog
tafakkuri, project-based learning Qur’ani, dan journaling tadabburi sebagai
sarana internalisasi nilai. Dengan demikian, tadabbur menjadi pendekatan
pedagogis yang menggabungkan dimensi rasional, emosional, dan spiritual
peserta didik (Idharudin & Nurhasanah, 2025).

1. Dimensi Psikologis dan Sosial-Kultural Tadabbur

Secara psikologis, tadabbur menumbuhkan kesadaran diri, empati,
dan kepekaan sosial—pilar penting dalam pembentukan syakhsiyyah
Qur’aniyyah (Auliaurrahman et al., 2024). Proses perenungan mendalam
terhadap ayat-ayat Allah membangun kestabilan emosi, ketenangan batin,
dan kesadaran moral. Secara sosial-kultural, tadabbur berfungsi sebagai
basis dakwah dan rekonstruksi peradaban. Al-‘Umar menegaskan bahwa



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 118-146

tadabbur harus melahirkan amal sosial, bukan sekadar kontemplasi
personal (Al-‘Umar, 2015). Dakwah dan Pendidikan berbasis tadabbur
menghidupkan nilai-nilai Qur’ani dalam kehidupan masyarakat: keadilan,
kejujuran, solidaritas, dan kepedulian sosial.

2. Implikasi Institusional dan Gerakan Tadabbur

Pemikiran Al-‘Umar juga memberikan inspirasi bagi pengembangan
institusi pendidikan Qur’ani berbasis tadabbur. Melalui lembaga-lembaga
seperti Markaz al-Tadabbur al-Duwali, ia menginisiasi model pendidikan
yang menekankan refleksi spiritual dan internalisasi nilai wahyu
(Idharudin, Nurhasanah, & Heriyanto, 2025). Dalam konteks Indonesia,
gagasan ini dapat diadaptasi melalui integrasi tadabbur ke dalam kurikulum
madrasah, pesantren, dan perguruan tinggi Islam, serta melalui digitalisasi
pembelajaran Qur’ani agar lebih kontekstual dengan generasi muda. Dengan
demikian, tadabbur dapat menjembatani antara tradisi keilmuan Islam
klasik dan tantangan spiritual masyarakat modern (Abu Ghuddah, 1996).

Secara keseluruhan, konsep tadabbur dalam pandangan Nashir
Al-‘Umar memberikan kontribusi signifikan terhadap teori dan praksis
pendidikan Islam kontemporer. la mengembalikan Al-Qur’an sebagai pusat
epistemologi pendidikan, memperkaya metodologi pembelajaran dengan
dimensi reflektif-spiritual, serta menawarkan kerangka pembentukan
karakter dan peradaban berbasis wahyu (Idharudin, 2025). Dengan
menjadikan tadabbur sebagai paradigma pendidikan, Islam tidak hanya
mencetak generasi yang cerdas dan berilmu, tetapi yang beriman, berakhlak,
dan berperadaban Qur’ani, bukan sekadar metode tafakkur, melainkan
mencerdaskan akal, menyinari hati, dan membangun peradaban Al-Qur’an.

Kesimpulan

Penelitian ini bertujuan untuk menguraikan konsep tadabbur Al-Qur’an
menurut Nashir Al-‘Umar, menganalisis implikasinya terhadap pendidikan
Islam, serta merumuskan model implementatifnya dalam pembelajaran dan
dakwah kontemporer. Berdasarkan kajian konseptual dan analisis tematik
dalam menjawab tujuan penelitian yang dirumuskan, maka ditemukan
hasil penelitian bahwa tadabbur dalam pandangan Al-‘Umar merupakan
proses reflektif dan spiritual yang melibatkan keterpaduan antara tilawah,
pemahaman,danpengamalan Al-Qur’an. Temuan penelitianini menunjukkan
bahwa Al-‘Umar menempatkan tadabbur sebagai inti dari kehidupan Qur’ani
yang berfungsi sebagai sarana pembersihan hati, penguatan iman, dan
pedoman moral yang menuntun manusia menyesuaikan perilaku dengan
nilai qur’ani. Faktor pendukung seperti keikhlasan, ketenangan jiwa,
dan pemahaman bahasa Arab menjadi prasyarat keberhasilan tadabbur,
sementara penghalangnya meliputi kemaksiatan, kesibukan duniawi, dan
kekerasan hati. Adapun dampaknya mencakup transformasi spiritual,
intelektual, moral, dan sosial yang memperkuat kesalehan individu dan
membangun kekuatan umat. Implikasi dari konsep tadabbur Al-‘Umar
terhadap pendidikan Islam kontemporer terletak pada pentingnya

140



Wela Maryani, Ali Musolli Sohibi Harahap, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin
141 Tadabbur Al-Qur’an dalam Pendidikan Islam

menjadikannya sebagai pendekatan pedagogis dalam pembelajaran Al-
Qur’an. Integrasi tadabbur ke dalam sistem pendidikan dapat menumbuhkan
pembelajaran yang reflektif, holistik, dan berorientasi pada pembentukan
karakter Qur’ani. Dengan demikian, tadabbur menjadi solusi konseptual
terhadap krisis moral dan formalisme dalam pendidikan Islam modern.
Penelitian ini memberikan kontribusi teoretis terhadap pengembangan
kajian tafsir tarbawi dan metodologi pendidikan Qur’ani, sekaligus membuka
ruang bagi penelitian lanjutan di ranah empiris. Namun demikian,
penelitian ini memiliki keterbatasan karena masih bersifat konseptual
dan berbasis analisis literatur, sehingga belum menguji secara empiris
efektivitas penerapan tadabbur dalam konteks pembelajaran. Oleh karena
itu, penelitian selanjutnya diharapkan dapat menelaah implementasi
konsep ini di berbagai lembaga pendidikan Islam secara lebih mendalam
dan terukur, khususnya dalam menguji dampaknya terhadap pembentukan
spiritualitas dan akhlak peserta didik.

Daftar Pustaka

Abdul, A. H. M. (2022). Pendidikan Ruhani. Gema Insani Press.

Abdurrahman, J. (2020). Athfaul Muslimin Kaifa Rabbahum Nabiyul Amin;
Islamic Parenting Pendidikan Anak Metode Nabi. AQqwam.

Abu Ghuddah, A. F. (1996). Ar-Rasul Al-Mu’allim wa Asalibu fi At-Ta’lim. Dar
Al-Basyair.

Ad-Duwesy, M. A. (2019). Menjadi Guru Sukses dan Berpengaruh. Pustaka
Elba.

Agus, A. (2025). Konsep Tauhid Perspektif Nashir Al-Umar: Implementasi
dalam Dakwah dan Pendidikan di Era Modern. Jurnal Bina Ummat,
8(1), 145-158.

Agusman, A., Samsuddin, S., & Iskandar, I. (2025). Konsep tauhid perspektif
Nashir Al-Umar: Implementasi dalam dakwah dan pendidikan di era
modern. Jurnal Bina Umat: Membina dan Membentengi Umat, 8(1),
152 https://doi.org/10.38214 /jurnalbinaummatstidnatsir.v8i1.338

Al-Ajuri, A. B. (2017). Akhlag hamalatil Qur’an. Kairo: Darul Ittiba.

Al-Andalusi, M. 1. (1420 H). Al-Bahr al-Muhit fi at-tafsir. Beirut: Darul
Fikr.

Al-Dimasyqiy, I. bin K. (2004). Tafsir Ibnu Katsir. Darussalam.

Al-Lahim, K. A. K., & Ar-Ruwaisyid, A. B. R. (2016). Qawa‘id al-Tadabbur al-
Amtsal li Kitabillah.

Al-Qayyim al-Jauziyyah, I. (n.d.). As-Sawa’iq al-Mursalah ‘ald al-Jahmiyyah
wa al-Mu’attilah.

Al-Sa’di, A. ibn N. (2000). Taisir al-Karim al-Rahman fi Tafsir Kalam al-
Mannan. al-Risalah.

Al-Shabuni, M. A. (2016). Al-Tibyan fi Ulum Al-Quran. Dar Al-Ilmiyah.

Al-Umar, N. (2011a). Afala Yatadabbaruna Al-Qur’an. Dar Al-Hadharah.



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 118-146

Al-Umar, N. (2011b). Silsilah Liyadabbaru Ayatihi. Dar Al-Hadharah.

Al-Umar, N. (2013). Tadabbur Al-Qur’an: Kewajiban yang Terabaikan. DPP
Wahdah Islamiyah.

Al-Umar, N. (2015). Madarij Al-Hifdzi wa Al-Tadabbur. Dar Al-Hadharah.

An-Nahlawi, A. (2023). Pendidikan Islam di Rumah, Sekolah, dan Masyarakat.
Gema Insani.

Antaranews.com. (2013). Lembaga Tadabbur Qur’an Indonesia Diresmikan.
Antaranews.com. https://www.antaranews.com/berita/lembaga-
tadabbur-quran-indonesia-diresmikan.

Arikunto, S. (2022). Prosedur Penelitian: Suatu Pendekatan Praktik (Edisi
Revisi). Rineka Cipta.

Arsyad, M., Bashori, B., & Nadhiroh, W. (2025). Literasi digital Qur’ani:
Integrasi konsep laghw dan tadabbur dalam menghadapi brain rot di
era digital. AlI-Qudwah, 3(2), 149-166. http://dx.doi.org/10.24014/
alqudwah.v3i2.36248

Auliaurrahman, Rahman, M., Bustami, & Usman, Z. A. (2024). Islam dan
Moralitas Kontemporer. Bandar Publishing.

Creswell, J. W. (2024). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed
methods approaches (4th ed.). SAGE Publications.

El-Munawiy, S. (2013). Mengenal Lebih Dekat Sosok Syaikh Prof. Dr. Nashir
ibn Sulaiman Al-‘Umar. https://www.arrahmah.id/mengenal-sosok-
syaikh-prof-dr-nashir-ibn-sulaiman-al-umar.

El-Munawiy, S. (2015). Biografi Syaikh Nashir Al-Umar.https://fimadani.
com/biografi-syaikh-nashir-al-umar.

Hadi, M. S. (2025). Menelaah Konsep dan Aktualisasi Iman, Islam, dan Ihsan
dalam Tadabbur Al-Qur’an. Multidiscience: Journal of Multidisciplinary
Science, 2(1), 175-183. https://doi.org/10.59631/multidiscience.
v2il.316.

Hamzah, A. (2019). Perspektif Al-Qur’an tentang Tadabbur. Al-Mubarak, 67.

Hasanah, M. N., Muslih, M., & Idharudin, A. ]J. (2025). Islamisasi Ilmu
Pengetahuan: Analisis Komparatif Pemikiran Syed Muhammad
Naquib al-Attas dan Ismail Raji al-Faruqi. Tarbawi Ngabar: Jurnal of
Education, 6(1), 106-129.

Heryanto, B., Sarifudin, A., Herman, H., Maulida, A., & Jabar, A. (2022).
Metode Rasulullah Dalam Mendidik Anak: Studi Hadits Sammillah
Wakul Biyaminik Wa Mimma Yalik (Ucapkan Bismillah Dan Makan
Menggunakan Tangan Kanan Dan Memakan Makanan Yang Ada
Disekitar). Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 11(03), 819-830.

Hidayatullah.com. (2016). Ketua Lembaga Tadabbur Al-Qur’an Internasional
Isi Tabligh Akbar di STIBA Makassar.https://hidayatullah.com/berita/
berita-dari-anda/2016/07/29/98508/ketua-lembaga-tadabbur-al-
quran-internasional-isi-tabligh-akbar-di-stiba-makassar.

Husaini, A. (2020). Pendidikan Islam Mewujudkan Generasi Gemilang Menuju
Negara Adidaya 2045. YPI At-Taqwa.

Idharudin, A.]J. (2025a). Analisis Silabus Pelajaran Fikih Kelas VII Madrasah

142



143

Wela Maryani, Ali Musolli Sohibi Harahap, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin
Tadabbur Al-Qur’an dalam Pendidikan Islam

Tsanawiyah: Perspektif Tujuan Pendidikan Islam. As-Sulthan Journal
of Education, 1(4), 806-815.

Idharudin, A. J. (2025b). Peran Komite Sekolah Dalam Implementasi
Manajemen Berbasis Sekolah Menuju Indonesia Emas. As-Sulthan
Journal of Education, 1(3), 575-591.

Idharudin, A.]., Alim, A., & Al Kattani, A. H. (2020). Model Pendidikan Akhlak
Sekolah Dasar (Studi Pendidikan Akhlak Perspektif Syaikh Utsaimin
Dan Pendidikan Akhlak). Penerapan Kajian, Perlakukan, Dan Riset
Untuk Peningkatan Sumber Daya Manusia Menghadapi Era 4.0, 2(2),
69.

Idharudin, A. J., & Azizah, B. N. (2025a). Transformasi Karakter Religius
Santri Melalui Halagah Tarbiyah: Analisis Peran Murabbi dan
Internalisasi Nilai 5M Wahdah Islamiyah. AL-QIBLAH: Jurnal Studi
Islam Dan Bahasa Arab, 4(6), 697-712.

Idharudin, A.].,& Azizah,B.N. (2025b). Transformasi Karakter Religius Santri
Melalui Halagah Tarbiyah: Analisis Peran Murabbi dan Internalisasi
Nilai 5M Wahdah Islamiyah di Pesantren Tahfidz: Transforming
Religious Character through Halakah Tarbiyah: The Role of Murabbi
and the Implementation of the 5M. AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam Dan
Bahasa Arab, 4(6), 697-712.

Idharudin, A. J., & Nurhasanah, M. (2025). Metode Pendidikan Integratif
Dalam Membentuk Akhlak Siswa Sekolah Dasar. As-Sulthan Journal of
Education, 2(2), 237-252.

Idharudin, A. J., Nurhasanah, M., & Heriyanto, B. (2025a). Peran Sarana dan
Prasarana dalam Meningkatkan Kualitas Pendidikan Islam: The Role
of Facilities and Infrastructure in Enhancing. DIRASAH: Jurnal Kajian
Islam, 2(2), 242-258.

Idharudin, A. ]J., Nurhasanah, M., & Heriyanto, B. H. B. (2025b). Strategi
Hubungan Masyarakat Sekolah Dalam Meningkatkan Mutu Pendidikan
Di Era Digital. As-Sulthan Journal of Education, 1(4), 712-725.

Idharudin, A. J.,, Nurhasanah, M., & Samsuddin, S. (2025). Pengaruh Metode
Penugasan dan Presentasi terhadap Prestasi Akademik Mahasiswa:
The Influence of Assignment and Presentation Methods on
Students’ Academic Achievement. TARBIYAH: Jurnal Pendidikan Dan
Pembelajaran, 2(1), 18-30.

Idharudin, A.]., Samsuddin, S., Yusup, A. M., & Shamsul, M. N. (2024). Metode
Targhib Dan Tarhib Dalam Membentuk Akhlak Siswa Sekolah Dasar.
CONS-IEDU, 4(2), 341-355.

Idharudin, A.]., Yasyakur, M., & Husnaldi, M. (2025). Pemberdayaan Potensi
Masyarakat Berbasis Keislaman di Era Digital untuk Kemajuan Desa
Cihedeung Udik, Kecamatan Ciampea, Kabupaten Bogor. Khidmatul
Ummah: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, 6(02), 129-144.

Kemenag. (2011).Al-Qur’an dan Terjemahannya. Lajnah Pentashihan Mushaf
Al-Qur’an.

Ishaq, Z., & Hamid, I. M. (2021). Konsep dan Metode Tadabbur dalam Al-
Qur’an. Ummul Qura: Jurnal Institut Pesantren Sunan Drajat (INSUD)



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 118-146 144

Lamongan, 16(2), 132-141. https://doi.org/10.55352/uq.v16i2.143.

Iskandar, 1., Samsuddin, S., Idharudin, A. J., & Azizah, B. N. (2025).
Transformasi karakter religius santri melalui halaqah tarbiyah:
Analisis peran murabbi dan internalisasi nilai 5M Wahdah Islamiyah di
pesantren tahfidz. Al-Qiblah: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab, 4(6),
697-712. https://doi.org/10.36701/al-qiblah.v4i6.2699

Jafar, & Sipon. (2022). Tadabbur al-Quran and Its Implications for Mental
and Emotional Well-Being under Movement Control Order Conditions.
Revelation and Science, 12(1), 43.

Katsir, I. (2003). Tafsir al-Qur’an al-Azhim Jilid 2. Pustaka Imam Asy-Syafi’i.

Kohar, A., Idharudin, A. J.,, Ramadhan, A., & Saputra, D. (2020). Membangun
Dan Membina Generasi Muda Yang Bertakwa Dengan Optimalisasi
Masjid Dalam Upaya Mewujudkan Masyarakat Madani Di Kampung

Muara Kidul Kelurahan Pasir Jaya Kota Bogor. Khidmatul Ummah:
Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, 1(02), 114-132.

Maryani, W.,, Harahap, A. M. S., & Azizah, B. N. (2025). Tarbiyah dalam
perspektif Al-Qur’an: Analisis semantik terhadap kata rabb dan
relevansinya dengan konsep pendidikan Islam. Imtiyaz: Jurnal Ilmu
Keislaman, 9(4), 1023-1039. https://doi.org/10.46773/imtiyaz.
v9i4.2951

Mas’ud, A. (2020). Paradigma Pendidikan Islam Humanis. IRCISOD.

Menteri Agama Buka Secara Resmi Rakernas Kementerian Agama RI 2024.
(2024). Kementerian Agama Republik Indonesia. https://kemenag.
go.id.

Moleong, L. J. (2022). Metodologi Penelitian Kualitatif (Edisi Revisi). PT
Remaja Rosdakarya.

Muhammad, I. A. (2025). Pemikiran Pendidikan Islam; Gagasan Ilmuan
Muslim. Pustaka Pelajar.

Muhlisin, M. (2024). Tantangan globalisasi terhadap pendidikan karakter
Islami. In I. W. Ningsih et al. (Eds.), Pendidikan karakter dalam
perspektif Islam (p. 174). Lombok: CV. Al-Haramain Lombok.

Mulauddin, A., Idharudin, A. ], & Muta’al, [. (2025). Optimalisasi
Pemberdayaan Masyarakat Melalui Ketakwaan, Ekonomi, Pendidikan
Dan Kesehatan Desa Citapen, Ciawi-Bogor. DEVELOPMENT: Journal of
Community Engagement, 4(4), 753-765.

Munawwir, A. W. (1997). Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia terlengkap.
Yogyakarta: Pustaka Progresif.

Nasir, M., Isasih, W. D., & Ajiani, I. P. F. (2024). Pembinaan karakter religius
siswa melalui program tahfidz dan tadabbur Al-Qur’an di SMA Islam
Al-Azhar NW Kayangan Lombok Barat. Jurnal Zentrum Mengabdi, 1(2),
67-73. https://doi.org/10.69657 /bc5yve96

Ningsih, . W,, Andini, A., Rahmawati, S., Ali, A., Hajras, M., Mahahamid, N. L.,
... & Muhlisin, M. (2024). Pendidikan karakter dalam perspektif Islam.
Lombok: CV. Al-Haramain Lombok.

Nurhasanah, M., & Idharudin, A. ]J. (2025). Progressive Islam: Building



145

Wela Maryani, Ali Musolli Sohibi Harahap, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin
Tadabbur Al-Qur’an dalam Pendidikan Islam

Tolerance with an Islamic Framework in Muhammadiyah Islamic
Education Institutions. Sphere of Educational Innovation, 1(3), 107-
118.

Nurhasanah, M., Idharudin, A.]., & Alfin, K. Z. (2025). The Role Of Kyai In The
Culture Of Religious Moderation In The Digital Era At The Ribath Nurul
Anwar Islamic Boarding School. Proceedings of Annual International
Conference On Religious Moderation, 2(1), 213-221.

Nurhasanah, M., Idharudin, A. ]J., Darmanto, D., & Alfin, K. Z. (2024). The
Problematics of Paulo Freire’s Concept of Humanist Education from
an Islamic Perspective. Al-Lubab: Jurnal Penelitian Pendidikan Dan
Keagamaan Islam, 10(2), 123-142.

Nurhasanah, M., Muslih, M., & Idharudin, A. J. (2025). Islamisasi [Imu
Pengetahuan: Analisis Komparatif Pemikiran Syed Muhammad
Naquib al-Attas dan Ismail Raji al-Faruqi. Tarbawi Ngabar: Jurnal of
Education, 6(1), 106-129.

Ridho, A. Z. (2024). From Tafsir to Tadabbur: A Preliminary Survey of Saudi
Scholars’ Trends in Understanding the Qur’an. Tanzil: Jurnal Studi Al-
Qur’an, 104-105.

Rokim, S., Kohar, A., Heryanto, B., & Jabar, A. (2023). Aktualisasi Kegiatan
Sosial Keagamaan Pasca Pandemi Covid-19 Pada Masyarakat
Perkotaan (PKM di Kelurahan Menteng Kota Bogor Jawa Barat).
Khidmatul Ummah: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, 4(01).

Rosyid, A., Zakaria, A., & Qohhar, A. (2021). Pendampingan Masyarakat Dalam
Membangun Ketahanan Pangan Dan Prilaku Hidup Sehat Di Era New
Normal. Khidmatul Ummah: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat,
2(01),109-121.

Samsuddin, S. (2024). Sistem kaderisasi dai. Sleman: Zahir Publishing.

Samsuddin, S., Idharudin, A.]., & Maya, R. (2025). Ibn Taimiyah’s Philosophy
of Empiricism: Relevance and Transformation in Contemporary
Science. Journal of Islamic Studies, 2(4), 442-453.

Samsuddin, S. S., Maya, R., Idharudin, A.]., & Masuwd, M. (2025). A Character
Education Model Based On Epistemology Revelation-Reason-Sense:
A Study Of Ibn Taimiyah’s Thoughts. Al-Mujaddid: Jurnal Ilmu-Ilmu
Agama, 7(2), 121-139.

Senjaya, S., Kosasih, A., Hermawan, W., & Oki, A. (2023). Implementasi
tadabbur berbasis maqasid al-Qur’an. ZAD Al-Mufassirin, 5(1), 78-92.
https://doi.org/10.55759/zam.v5i1.65

Shamsul, M. N., Patahuddin, A., & Idharudin, A. J. (2024). Pemikiran

Pendidikan Hasan Langgulung Tentang Tujuan Pendidikan Dan
Relevansinya Dengan Tujuan Pendidikan. CONS-IEDU, 4(1), 46-57.

Solichin, . Mohammad Muchlis. (2019). Pendekatan Humanistik Dalam
Pembelajaran.

Stiba.ac.id. (2016). Syaikh Nashir al-Umar: AI-Qur’an Solusi Segala Masalah.
STIBA Makassar. https://stiba.ac.id/2016/07/31/syaikh-nashir-al-
umar-al-quran-solusi-segala-masalah.



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 118-146

Suryaningsih, R. B. (2013, Juni 2). Lembaga Tadabbur Al-Qur’an
Indonesia diresmikan. Republika.co.id. Retrieved from https://
news.republika.co.id/berita/mnr5hl/lembaga-tadabbur-al-quran-
indonesia-diresmikan

Taimiyah, T. al-D. A. 1. (1997). Majmu’ Fatawa Syaikh al-Islam Ibn Taimiyah (‘Abd al-Rah-

man Muhammad al-’Ashimi al-Najdi al-Hanbali (Ed.)). Muassasah al-Risalah.

Wahdah.or.id. (2013). Ustad Zaitun: Tarbiyah Qur’aniyah Melalui Tadabbur
al-Qur’an. https://wahdah.or.id/ustad-zaitun-tarbiyah-qur-aniyah-
melalui-tadabbur-al-qur-an/

Yamin, M., & Sanuri, S. (2024). Implementations of the digital madrasah
initiative: Challenges and strategies. Jurnal Teknologi Dan Pendidikan
Islam, 17(2), 52-68.

Yunus, M. (2021). Metode Khusus Pengajaran Agama Islam. Hidakarya.

Zubaedi. (2024). Desain Pendidikan Karakter; Konsepsi dan Aplikasi di
Lembaga Pendidikan. Kencana.

146



