
Article

Tadabbur Al-Qur’an 
Perspektif Nashir Al-
Umar dan Implikasinya 
terhadap Pendidikan Islam 
Kontemporer
Wela Maryani1, Ali Musolli Sohibi Harahap2, Samsuddin3,  
Abdul Jabar Idharudin4

Abstract

This article explores the concept of tadabbur Al-Qur’an from the 
perspective of Nashir Al-‘Umar and its implications for the development 
of contemporary Islamic education. The study is motivated by the 
weakening interaction between Muslims and the Qur’an, which is 
often limited to recitation (tilawah) and memorization (tahfiz), while 
the dimensions of deep reflection and inner meaning are frequently 
neglected. This research aims to explain the essence of tadabbur 
according to Al-‘Umar, distinguish it from tafsir and other forms of 
interaction such as ta’wīl and ta’ammul, and outline its relevance for 
renewing the paradigm of Islamic education. Based on a literature 
review of Al-‘Umar’s works and classical tafsir references, the 
study finds that tadabbur is understood as a profound process of 
contemplating the meanings, wisdoms, and consequences of Qur’anic 
verses by integrating the functions of the intellect, heart, and action. 
In the educational context, tadabbur implies an epistemological 
and pedagogical reorientation from textual-based learning models 
toward reflective and transformative models that foster spiritual 
awareness and Qur’anic character. Furthermore, tadabbur serves 
as a foundation for moral formation, spiritual renewal, and the 
development of a knowledge-based civilization rooted in revelation.

Keyword 

Islamic Education, Nashir Al-Umar, Qur’anic Character, Reflective 
Pedagogy, Tadabbur

1 Universitas Islam Negeri Imam Bonjol Padang, Padang, Indonesia; 
email : welamariani01@gmail.com

2 Universitas Islam Negeri Imam Bonjol Padang, Padang, Indonesia; 
email : alimusolli@unib.ac.id

3 Institut Agama Islam Al-Hidayah Bogor, Bogor, Indonesia;  
email : samsuddin@staiabogor.ac.id

4 Institut Agama Islam Al-Hidayah Bogor, Bogor, Indonesia;  
email : jabbar@staiabogor.ac.id

PERADABAN JOURNAL OF  
RELIGION AND SOCIETY
Vol. 5, Issue 1, January 2026 

ISSN 2962-7958  

Page : 118-146
DOI: 
https://doi.org/10.59001/pjrs.v5i1.765

Copyright 
© The Author(s) 2026

This work is licensed under a 
Creative Commons Attribution 4.0 
International License



Wela Maryani, Ali Musolli Sohibi Harahap, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin
Tadabbur Al-Qur’an dalam Pendidikan Islam 119

Abstrak
Artikel ini membahas konsep tadabbur Al-Qur’an dalam perspektif Nashir Al-
‘Umar serta implikasinya terhadap pengembangan pendidikan Islam kontemporer. 
Kajian ini dilatarbelakangi oleh kecenderungan melemahnya interaksi umat 
Islam dengan Al-Qur’an yang sering kali terbatas pada aspek tilawah dan hafalan, 
sementara dimensi perenungan dan penghayatan maknanya masih terabaikan. 
Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan hakikat tadabbur menurut Al-‘Umar, 
membedakannya dari tafsir dan bentuk interaksi lain dengan Al-Qur’an seperti 
ta’wīl dan ta’ammul, serta menguraikan relevansinya bagi pembaruan paradigma 
pendidikan Islam. Berdasarkan kajian literatur terhadap karya-karya Al-‘Umar 
dan referensi tafsir klasik, ditemukan bahwa tadabbur dipahami sebagai proses 
perenungan mendalam terhadap makna, hikmah, dan konsekuensi ayat-ayat 
Al-Qur’an yang mengintegrasikan fungsi akal, hati, dan amal. Dalam konteks 
pendidikan, tadabbur berimplikasi pada reorientasi epistemologis dan pedagogis 
dari model pembelajaran tekstual menuju model reflektif dan transformatif yang 
menumbuhkan kesadaran spiritual serta karakter Qur’ani. Selain itu, tadabbur 
juga berfungsi sebagai fondasi pembentukan akhlak, pembaruan ruhani, dan 
pembangunan peradaban ilmu yang berakar pada wahyu..

Kata Kunci

Karakter Qur’ani, Nashir Al-Umar, pedagogi reflektif, pendidikan Islam, tadabbur

Pendahuluan
Dalam era modern yang ditandai oleh kemajuan teknologi, globalisasi, dan 
sekularisasi nilai, umat Islam menghadapi tantangan serius dalam berbagai 
aspek kehidupan. Dalam konteks pendidikan, arus globalisasi membawa berbagai 
tantangan yang perlu diantisipasi agar nilai-nilai Islam tetap terjaga dan dapat 
ditransmisikan kepada generasi muda secara utuh, terutama kepada peserta didik 
sebagai pewaris peradaban (Samsuddin, 2024; Muhlisin, 2024; Ningsih et al., 2024). 
Salah satu tantangan mendasar yang muncul adalah bagaimana menjaga 
kedekatan spiritual dan moral umat dengan sumber utama ajaran Islam, 
yaitu Al-Qur’an (Idharudin, Yasyakur, et al., 2025). Fenomena yang mengemuka 
dewasa ini menunjukkan kecenderungan sebagian umat untuk memusatkan 
perhatian pada aspek ritualistic seperti tilawah dan tahfidz tanpa diimbangi 
dengan proses reflektif dan kontemplatif terhadap makna yang terkandung 
di dalamnya (S. S. Samsuddin et al., 2025). Aktivitas membaca Al-Qur’an 
kerap dilakukan secara rutin dan simbolik, sementara pemaknaannya belum 
banyak menyentuh dimensi etis, sosial, dan spiritual dalam kehidupan 
sehari-hari (Al-Umar, 2013). Akibatnya, terjadi kesenjangan antara 
kemampuan literasi teks kitab suci dengan internalisasi nilai-nilai Qur’ani 
yang seharusnya membentuk karakter dan akhlak mulia (Mas’ud, 2020). 
Kondisi ini turut berkontribusi pada munculnya kritik terhadap pendidikan 
Islam yang dianggap kehilangan ruh spiritualnya, serta gagal menjadikan 
Al-Qur’an sebagai sumber transformasi perilaku dan kepribadian (Husaini, 
2020).



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 118-146 120
Kesenjangan tersebut semakin nyata dalam praktik pembelajaran Al-

Qur’an di sekolah, di mana sebagian besar siswa masih mengalami kesulitan 
dalam memahami makna dan kandungan ayat-ayat suci. Ketika siswa hanya 
membaca ayat tanpa merenungkan maknanya, proses internalisasi nilai-nilai 
Al-Qur’an menjadi tidak maksimal. Akibatnya, meskipun mereka mengenal 
Al-Qur’an secara lahiriah, ajarannya belum tertanam kuat dalam hati dan 
perilaku sehari-hari. Kondisi ini tercermin dalam munculnya perilaku yang 
tidak selaras dengan nilai-nilai ajaran Islam, seperti kurangnya kejujuran, 
rendahnya kepedulian terhadap kebersihan dan lingkungan, serta kebiasaan 
membolos sekolah. Fenomena tersebut memperlihatkan adanya jarak antara 
pengetahuan agama yang bersifat teoritis dengan praktik nilai-nilai moral 
dalam kehidupan nyata. Oleh karena itu, pemahaman terhadap Al-Qur’an 
tidak cukup berhenti pada aspek bacaan (qira’ah), tetapi harus dilanjutkan 
dengan pemaknaan (tadabbur) dan pengamalan (tathbiq) sebagai bentuk 
aktualisasi nilai-nilai ilahiah dalam kehidupan sehari-hari (Nasir, Isasih, & 
Ajiani, 2024).

Dalam konteks tersebut, tadabbur Al-Qur’an yakni proses merenungi, 
memahami, dan menginternalisasi makna ayat-ayat Allah secara mendalam 
muncul sebagai konsep yang krusial (Al-Andalusi, 1420). Tadabbur bukan 
sekadar membaca teks, melainkan menghidupkan kesadaran spiritual 
dan menumbuhkan hubungan eksistensial antara manusia dengan wahyu 
(Menteri Agama, 2024). Dalam hal ini proses tadabbur melibatkan 
berbagai pendekatan, seperti memahami makna ayat secara mendalam, 
membandingkan ayat-ayat tertentu, merangkai hubungan antar ayat, 
menemukan hikmah ilahiyah di balik perintah dan larangan Allah  Ta’ala, 
serta mengajarkan dan mendakwahkan isi kandunganya pada masyarakat 
(Hadi, 2025). Lebih dari sekadar aktivitas kognitif, tadabbur merupakan 
praktik berpikir reflektif berbasis konsekuensi, yaitu bentuk keterlibatan 
intelektual yang aktif dan disengaja dalam memahami pesan Al-Qur’an. 
Pola berpikir ini secara fundamental berlawanan dengan kecenderungan 
konsumsi informasi digital yang dangkal dan instan pada era modern. Kajian 
semantik dan empiris mutakhir juga menunjukkan bahwa tadabbur berperan 
penting dalam memperkuat daya nalar (‘aql) sekaligus memperdalam spiritualitas 
manusia, sehingga menghadirkan keseimbangan antara aspek rasional dan 
transendental dalam memahami wahyu (Robiansyah, 2023; Arsyad, Bashori, 
& Nadhiroh, 2025).

 Beberapa penelitian mutakhir menunjukkan bahwa pendekatan 
tadabbur memiliki potensi besar dalam revitalisasi pendidikan Islam dan 
pembinaan karakter Muslim kontemporer. Misalnya, studi Ahmed Zaranggi 
Ar-Ridho (2024) dalam From Tafsir to Tadabbur: A Preliminary Survey of Saudi 
Scholars’ Trends in Understanding the Qur’an menemukan bahwa di kalangan 
ulama Saudi, tadabbur dipandang sebagai respons terhadap keterbatasan 
metode tafsir yang terlalu tekstual dan historis (Hasanah et al., 2025). 
Penelitian tersebut menegaskan bahwa tadabbur berfungsi menghubungkan 
makna ayat dengan realitas hidup, menjadikannya relevan dan aplikatif 



Wela Maryani, Ali Musolli Sohibi Harahap, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin
Tadabbur Al-Qur’an dalam Pendidikan Islam 121

dalam menjawab tantangan zaman sebagai solusi keterpurukan ruhani dan 
tercerahkannya jiwa (Mulauddin et al., 2025) .

Temuan serupa disampaikan oleh penelitian yang menguraikan bahwa 
tadabbur dapat memperkuat dimensi mental, emosional, dan spiritual 
dalam pendidikan Islam (Nurhasanah, Muslih, et al., 2025). Proses reflektif 
ini tidak hanya menumbuhkan kecintaan terhadap Al-Qur’an, tetapi juga 
membentuk kepekaan moral dan kesadaran transendental peserta didik. 
Sementara itu, menegaskan bahwa Al-Qur’an memberikan ketenangan, 
pemahaman, dan solusi bagi krisis kemanusiaan modern apabila dibaca 
dengan tadabbur, bukan sekadar dengan tilawah mekanis (Idharudin & 
Azizah, 2025a). Dengan demikian, tadabbur berpotensi menjadi jembatan 
antara ritualisme formal dan aktualisasi nilai-nilai Qur’ani dalam kehidupan 
sosial masyarakat secara komprehensif dan berkemajuan (Yamin & Sanuri, 
2024).

Namun demikian, diskursus akademik mengenai tadabbur tidak lepas 
dari perdebatan. Sebagian kalangan mengkritik bahwa pendekatan reflektif 
ini dapat memunculkan interpretasi subjektif yang berisiko melemahkan 
otoritas tafsir klasik berbasis ijma’ ulama (Nurhasanah & Idharudin, 2025). 
Di sisi lain, kritik terhadap pendidikan Islam yang terlalu formalistik 
dan berorientasi pada hafalan justru memperlihatkan kebutuhan akan 
pendekatan baru yang lebih integratif menggabungkan dimensi intelektual, 
spiritual, dan moral (Muhammad, 2025). Di sinilah tadabbur menjadi relevan 
sebagai sarana untuk menumbuhkan keterpaduan antara pengetahuan, 
kesadaran, tindakan, moral, dan spiritual manusia secara untuh dalam 
melahirkan generasi unggul (Solichin, 2019).

Dalam konteks Indonesia, problematika ini tampak nyata. Berbagai 
studi mengungkapkan bahwa kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) 
masih menitikberatkan aspek kognitif dan hafalan tanpa mengembangkan 
refleksi spiritual atau internalisasi nilai-nilai Qur’ani dalam kehidupan 
sehari-hari (Zubaedi, 2024). Akibatnya, pendidikan Islam seringkali hanya 
menghasilkan “pengetahuan agama” tanpa “kesadaran beragama”. Oleh 
karena itu, integrasi tadabbur ke dalam kurikulum dan praktik pembelajaran 
menjadi kebutuhan mendesak untuk membangun sistem pendidikan Islam 
yang lebih humanistik, berkarakter, dan berwawasan global (Nurhasanah, 
Idharudin, et al., 2025).

Salah satu tokoh yang memiliki kontribusi besar dalam pengembangan 
konsep tadabbur adalah Syaikh Nashir Al-Umar, ulama dan akademisi asal Arab 
Saudi yang secara konsisten mengaitkan tadabbur dengan tilawah, hafalan, 
dan pembentukan akhlak (Al-Umar, 2011). Pemikirannya yang dituangkan 
dalam karya-karya seperti Liyadabbaru Ayatihi dan Madarij al-Hifdzi wa al-
Tadabbur menekankan bahwa tadabbur merupakan jembatan antara ilmu dan 
amal proses yang menuntun pembaca untuk berinteraksi secara spiritual 
dengan Al-Qur’an dan menafsirkan pesan ilahi dalam konteks kehidupan 
nyata (Al-Umar, 2011). Meski demikian, kajian yang secara khusus menelaah 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 118-146 122
konsep tadabbur menurut Nashir Al-Umar dan implikasinya bagi pendidikan 
Islam, khususnya di Indonesia, masih sangat terbatas.

Penelitian-penelitian sebelumnya menunjukkan bahwa tadabbur 
telah menjadi respons metodologis penting terhadap dominasi pendekatan 
hermeneutik dalam studi tafsir kontemporer (Ridho, 2024).  Sementara itu 
penelitian lainnya menegaskan tadabbur sebagai tingkat tertinggi ekspresi 
cinta kepada Al-Qur’an yang mendorong tindakan nyata (Hamzah, 2019). 
Namun, belum ada studi yang mengaitkan secara sistematis pemikiran 
Nashir Al-Umar dengan pengembangan pendidikan Islam dan dakwah di 
era modern (Nurhasanah et al., 2024). Di sinilah letak kebaruan (novelty) 
penelitian ini yakni upaya untuk mengintegrasikan konsep tadabbur dari 
perspektif Nashir Al-Umar ke dalam kerangka pendidikan Islam sebagai 
solusi konseptual terhadap krisis moral, spiritual, dan moderasi beragama.

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji 
dan mengembangkan pemahaman komprehensif mengenai konsep 
tadabbur Al-Qur’an dalam perspektif Nashir Al-Umar dan relevansinya bagi 
pendidikan Islam kontemporer. Secara khusus, penelitian ini bertujuan 
menguraikan konsep tadabbur Al-Qur’an menurut Nashir Al-Umar, termasuk 
relasinya dengan praktik tilawah, tahfidz, dan refleksi spiritual sebagai satu 
kesatuan proses interaksi manusia dengan Al-Qur’an (S. Samsuddin et al., 
2025). Selanjutnya, penelitian ini menganalisis implikasi konseptual dan 
praktis dari gagasan tadabbur  terhadap sistem pendidikan Islam dalam 
pembentukan karakter, spiritualitas, dan internalisasi nilai-nilai Qur’ani 
dalam diri peserta didik. Selain itu, penelitian ini merumuskan model 
implementatif tadabbur yang aplikatif dan kontekstual, sehingga dapat 
diterapkan secara efektif dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam di 
lembaga pendidikan formal maupun nonformal yang responsif terhadap 
tantangan zaman dan kebutuhan masyarakat (Abdul, 2022).

Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi teoretis dalam 
pengembangan kajian tafsir tematik, khususnya yang berkaitan dengan 
konsep dan praktik tadabbur Al-Qur’an dalam konteks pendidikan Islam 
kontemporer. Secara akademik, penelitian ini memperkaya khazanah 
metodologi pembelajaran Qur’ani dengan menawarkan kerangka konseptual 
yang memadukan pemahaman tekstual, refleksi makna, dan internalisasi 
nilai-nilai Qur’ani dalam proses pembelajaran. Selain itu, penelitian ini 
juga berupaya menjembatani kajian tafsir normatif dengan kebutuhan 
praksis pendidikan di era modern yang ditandai oleh tantangan globalisasi, 
perkembangan teknologi, dan krisis moral-spiritual peserta didik (Heryanto 
et al., 2022). Dari sisi praktis, hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi 
landasan aplikatif bagi lembaga pendidikan, guru, dan pengelola kurikulum 
dalam mengintegrasikan tadabbur Al-Qur’an sebagai metode pembelajaran 
yang sistematis dan berkelanjutan. Melalui penerapan tadabbur, 
pembelajaran Al-Qur’an tidak hanya berorientasi pada aspek kognitif dan 
hafalan, tetapi juga pada pembentukan karakter, penguatan spiritualitas, 
serta pengembangan kesadaran etis dan humanistik peserta didik sesuai 
dengan nilai-nilai Islam (Idharudin, Nurhasanah, & Samsuddin, 2025).



Wela Maryani, Ali Musolli Sohibi Harahap, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin
Tadabbur Al-Qur’an dalam Pendidikan Islam 123

Metode
Penelitian ini merupakan studi kualitatif deskriptif dengan pendekatan 
studi pustaka (library research). Fokus utama penelitian ini adalah 
menggali pemikiran Syaikh Nashir Al-Umar tentang tadabbur Al-Qur’an 
serta menganalisis bagaimana gagasan tersebut dapat diimplementasikan 
dalam konteks pendidikan Islam dan praktik dakwah kontemporer. Dalam 
pendekatan ini, peneliti tidak terlibat secara langsung dalam proses 
empiris di lapangan, namun berfokus pada kajian teks, analisis naratif, dan 
interpretasi makna dari sumber-sumber ilmiah dan otoritatif (Moleong, 
2022).

Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan melalui studi 
dokumentasi, yaitu dengan menghimpun, mengklasifikasi, dan menelaah 
berbagai sumber tertulis yang relevan dengan objek penelitian. Dokumen 
yang dianalisis meliputi: (1) Karya tulis asli Nashir Al-Umar, terutama yang 
secara eksplisit membahas konsep tadabbur, seperti serial Liyadabbaru 
Ayatihi (Al-Umar, Silsilah Liyadabbaru Ayatihi, 2011), Afala Yatadabbaruna 
Al-Qur’an  (Al-Umar, 2011), dan Madarij Al-Hifdzi wa Al-Tadabbur (Al-
Umar, 2015).  (2) Teks ceramah, seminar, dan wawancara Syaikh Nashir Al-
Umar yang tersedia dalam bentuk transkrip, video, atau audio, khususnya 
yang dipublikasikan melalui platform resminya seperti almoslim.net dan 
tadabbor.com. (3) Artikel ilmiah, jurnal, dan buku sekunder yang membahas 
tadabbur dalam konteks tafsir tematik, pendidikan Islam, serta pendekatan 
kontemplatif terhadap Al-Qur’an. (4)  Situs web keislaman dan berita daring 
yang memuat aktivitas dakwah dan pemikiran Nashir Al-Umar, seperti 
arrahmah.id, voa-islam.com, hidayatullah.com, stiba.ac.id, dan fimadani.
com.

Data yang terkumpul kemudian didokumentasikan secara sistematis 
dalam format kutipan langsung maupun ringkasan isi, serta disusun dalam 
matriks untuk memudahkan proses analisis tematik. Sumber data yang 
digunakan dalam penelitian ini diklasifikasikan menjadi dua kategori: 
(a) Data Primer, berupa karya-karya asli Nashir Al-Umar yang ditulis atau 
diterbitkan langsung oleh beliau, seperti buku SMS Tadabbur Al-Qur’an 
(2009), Al-Wasathiyah fi al-Qur’an al-Karim, Ayaat Lissaa-iliin, serta 
rekaman ceramah dan artikel dari situs resmi beliau. (b) Data Sekunder 
berupa literatur penunjang yang berfungsi untuk memberikan konteks, 
memperluas pemahaman, dan membandingkan pemikiran Nashir Al-
Umar dengan perspektif lain. Sumber ini mencakup jurnal ilmiah, buku 
pendidikan Islam, serta artikel dari media daring yang kredibel (Arikunto, 
2022).

Data yang telah terkumpul dianalisis dengan menggunakan metode 
analisis isi (content analysis) berbasis tematik. Analisis ini bertujuan 
untuk mengidentifikasi, mengklasifikasi, dan menyusun pola-pola 
pemikiran Nashir Al-Umar tentang tadabbur, serta korelasinya dengan 
konteks pendidikan Islam.  Prosedur analisis dilakukan melalui beberapa 
tahapan: (1) Identifikasi tema dengan mengisolasi tema-tema utama dalam 
karya Nashir Al-Umar terkait tadabbur, seperti tilawah, tahfidz, tafakkur, 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 118-146 124
internalisasi nilai, dan aplikasi sosial.  (2) Reduksi data dengan menyaring 
informasi yang relevan dan membuang data yang tidak berkaitan langsung 
dengan fokus penelitian. (3) Kategorisasi dengan mengelompokkan temuan 
ke dalam kategori yang mencerminkan aspek konseptual (definisi tadabbur, 
metode, etika) dan implementatif (dalam kurikulum, dakwah, pendidikan 
karakter) (4) Interpretasi, yakni melakukan interpretasi terhadap data 
berdasarkan kerangka teori pendidikan Islam dan metodologi tafsir tematik, 
dengan mempertimbangkan konteks sosial-budaya umat Islam Indonesia. 
Untuk menjamin validitas data, peneliti menggunakan triangulasi sumber, 
yakni dengan membandingkan informasi dari karya Nashir Al-Umar dengan 
interpretasi dari penulis lain, serta konteks sosial yang sedang terjadi. Selain 
itu, digunakan triangulasi teori, yaitu membandingkan kerangka pemikiran 
Nashir Al-Umar dengan teori pendidikan Islam kontemporer dan literatur 
tafsir (Creswell, 2024).

Hasil dan Pembahasan

Profil Intelektual dan Latar Pemikiran Syaikh Nashir Al-‘Umar
Syaikh Nashir bin Sulaiman Al-‘Umar merupakan salah satu ulama 

terkemuka asal Arab Saudi yang memiliki perhatian besar terhadap isu-
isu keislaman kontemporer, khususnya dalam bidang pemahaman dan 
pengamalan Al-Qur’an melalui metode tadabbur (El-Munawiy, 2013). Ia 
dilahirkan pada tahun 1373 H/1952 M di desa Maridisiyah, Kota Buraidah, 
Provinsi Qasim, dan berasal dari kabilah Bani Khalid Al-Qursyiyah Al-
Makhzumiyah sebuah kabilah terkemuka dalam sejarah bangsa Arab. 
Lingkungan sosial dan keagamaan tempat ia tumbuh membentuk 
kepribadiannya sebagai ulama yang berpadu antara kekuatan ilmiah, 
kesalehan, dan semangat dakwah (El-Munawiy, 2015). 

Perjalanan pendidikan formalnya dimulai di Ma’had Al-‘Ilmi Riyadh, 
kemudian melanjutkan ke Fakultas Syari‘ah Universitas Islam Al-Imam 
Muhammad bin Saud, tempat di mana ia juga meniti karier akademiknya 
hingga menjadi profesor di Jurusan Studi Al-Qur’an, Fakultas Ushuluddin. 
Gelar magister diraihnya pada tahun 1399 H/1979 M dan gelar doktor pada 
tahun 1404 H/1984 M dari fakultas yang sama. Kiprah akademiknya tidak 
hanya mencakup pengajaran dan penelitian, tetapi juga pengembangan 
metodologi pemahaman Al-Qur’an yang menekankan keseimbangan antara 
aspek tekstual, spiritual, dan kontekstual yang kebermanfaatannya dapat 
dirasakan oleh masyarkat luas (Agus, 2025).

Sebagai akademisi sekaligus aktivis dakwah, Nashir Al-‘Umar dikenal 
produktif dalam menulis dan menyampaikan ceramah keislaman. Di antara 
karya-karyanya yang menonjol dan relevan dengan tema tadabbur antara 
lain Madarij Al-Hifdzi wa Al-Tadabbur dan Silsilah Liyadabbaru Ayatihi 
yang berisi panduan praktis dalam menghafal sekaligus mentadabburi Al-
Qur’an. Melalui karya-karya tersebut, Al-‘Umar berupaya menghadirkan 
pendekatan Qur’ani yang aplikatif, yang menggabungkan antara tilawah, 
penghafalan, dan perenungan makna ayat sebagai satu kesatuan interaksi 
ruhani dengan wahyu (Al-Umar, 2015).



Wela Maryani, Ali Musolli Sohibi Harahap, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin
Tadabbur Al-Qur’an dalam Pendidikan Islam 125

Lebih dari sekadar akademisi, Syaikh Nashir Al-‘Umar juga aktif di 
berbagai organisasi keislaman internasional. Ia menjabat sebagai Ketua 
Lembaga Tadabbur Al-Qur’an Internasional serta Sekretaris Jenderal 
Ikatan Ulama Muslim Sedunia (Hidayatullah.com, 2016). Kiprahnya 
bahkan menjangkau dunia Islam di luar Arab Saudi, termasuk Indonesia. 
Pada tahun 2013, ia meresmikan Lembaga Tadabbur Indonesia di Masjid 
Istiqlal Jakarta dan menyampaikan kuliah umum di beberapa perguruan 
tinggi Islam di Indonesia. Aktivitas ini memperlihatkan komitmen Al-‘Umar 
terhadap internasionalisasi konsep tadabbur sebagai gerakan spiritual dan 
intelektual global (Stiba.ac.id, 2016).

Pemikiran Al-‘Umar mengenai tadabbur didasari oleh keyakinan 
bahwa Al-Qur’an bukan sekadar kitab bacaan, tetapi harus dijadikan 
pedoman hidup yang diinternalisasi melalui perenungan dan penghayatan 
mendalam (Wahdah.or.id, 2013). Menurutnya, tadabbur merupakan “pintu 
segala kebaikan dan penutup segala keburukan”, yang menjadi solusi atas 
berbagai problematika kehidupan umat, baik spiritual, sosial, maupun 
pendidikan. Dalam berbagai ceramah dan tulisannya, ia menegaskan 
bahwa interaksi dengan Al-Qur’an harus mencakup tiga dimensi utama: 
tilawah (pembacaan dengan tartil), tahfidz (penghafalan), dan tadabbur 
(perenungan mendalam). Melalui integrasi tiga dimensi ini, Al-‘Umar ingin 
membentuk generasi Muslim yang tidak hanya cerdas secara intelektual, 
tetapi juga matang secara spiritual dan berkarakter Qur’ani (Antaranews.
com, 2013).

Lebih lanjut, Al-‘Umar mengafirmasi pandangan As-Sa‘diy bahwa 
dengan tadabbur, seseorang akan mencapai tingkat keyakinan dan 
pemahaman yang benar serta mendalam terhadap Al-Qur’an, yang pada 
gilirannya melahirkan amal saleh dan keteguhan iman. Oleh karena itu, orang 
yang mentadabburi Al-Qur’an dengan sungguh-sungguh akan memperoleh 
manfaat besar, baik di dunia maupun di akhirat (Al-Umar, 2013). Dalam 
kerangka pemikiran tersebut, pendidikan Islam memiliki peran sentral 
sebagai sarana untuk mentransformasikan nilai-nilai tadabbur ke dalam 
sistem pembelajaran yang holistik. Al-‘Umar tidak hanya menekankan 
pentingnya tadabbur pada level individual, tetapi juga menempatkannya 
sebagai pilar pembinaan peradaban Islam yang utuh melalui dakwah dan 
pendidikan. Dengan demikian, konsep tadabbur dalam perspektif Nashir 
Al-‘Umar bukan hanya bersifat teologis, tetapi juga transformatif yakni 
menjadikan Al-Qur’an sebagai sumber nilai, pedoman berpikir, dan kerangka 
pembentukan manusia Qur’ani dalam konteks modern (Al-Umar, 2011). 

Konsep Tadabbur Al-Qur’an Perspektif Nashir Al-Umar

1.	 Definisi  Tadabbur Al-Qur’an
Al-Umar mendefinisikan tadabbur dengan aktivitas akal yang secara 

hakiki mengandung unsur penting yang tak terpisahkan darinya, yaitu 
proses memperhatikan dan menelaah sesuatu secara mendalam (Al-
Umar, 2015). Tujuan utama dari tadabbur untuk memperoleh pemahaman 
yang benar, mengungkap makna tersembunyi, dan memahami bagaimana 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 118-146 126
suatu perkara akan berakhir, sehingga seseorang dapat mengambil sikap 
dan tindakan yang sesuai dengan konsekuensinya. Karena itu, orang yang 
melakukan tadabbur senantiasa memikirkan dampak akhir dari setiap 
urusan, dengan pandangan yang terarah ke masa depan (Al-Umar, 2011). 
Definisi ini menurut Al-Umar bersesuian dengan makna semantik tadabbur 
yang dikemukakan oleh para pakar Bahasa Arab diantaranya Ibnu Faris 
dalam Miqayis Al-Lughah, Al-Azhari dalam Tahdzib Al-Lughah, dan Ibnu 
Mandzur dalam Lisan Al-Arab. Definisi etimologis tadabbur menurut Al-
Umar merujuk pada proses berpikir dan merenung secara mendalam 
terhadap suatu perkara, fokus pada akibat kesudahannya, bertujuan untuk 
memperoleh pemahaman yang benar, mengungkap makna tersembunyi, 
dan mengambil sikap yang sesuai konsekuensi dari perkara tersebut (Al-
Umar, 2013).

Beliau juga mendefinisikan tadabbur sebagai aktivitas memperdalam 
pengamatan atau perenungan secara teliti dan cermat terhadap makna-
makna yang terkandung dalam Al-Qur’an, yang bersifat kekal dan mencakup 
berbagai tingkatan hidayah menuju jalan yang lurus (Al-Umar, 2011; Al-
Umar, 2015). Pandangan ini bersifat tidak terbatas, karena makna Al-Qur’an 
memiliki asal yang darinya ia bermula, namun puncak maknanya tidak dapat 
dicapai oleh siapa pun di antara hamba-hamba-Nya. Seorang ṣāḥib al-Qur’an 
(pembelajar atau pengkaji Al-Qur’an) senantiasa berada dalam perjalanan 
untuk terus mencari tambahan makna Al-Qur’an, yakni menambah 
pengetahuan tentang kandungan makna yang belum diketahuinya. Setiap 
orang pada dasarnya dapat memahami dan merenungkan ayat-ayat Al-Qur’an 
melalui berbagai bentuk aktivitas berpikir seperti ta‘aqqul (memahami 
dengan akal), tafakkur (merenungkan), dan tafaqquh (memahami secara 
mendalam) terhadap penjelasan Al-Qur’an. Namun demikian, pemahaman 
yang tidak sampai pada tingkat pengetahuan yang menuntun kepada 
hidayah menuju jalan yang lurus tidak dapat disebut sebagai bagian dari 
tadabbur al-Qur’an (Al-Umar, 2013).

Berdasarkan uraian tersebut di atas dapat dipahami tadabbur  menurut 
Al-Umar merupakan aktivitas  kontemplatif yang melibatkan keseluruhan 
potensi akal, hati, dan batin dalam memahami makna-makna Al-Qur’an 
secara mendalam. Aktivitas ini bukan sekadar membaca atau menafsirkan 
teks, tetapi merupakan upaya reflektif dan transformatif untuk menyingkap 
lapisan makna Al-Qur’an yang bersifat kekal dan bertingkat-tingkat, hingga 
mencapai puncak hidayah, yaitu jalan yang lurus (ash-shirāṭ al-mustaqīm) 
yang mencakup dimensi ilmu dan amal (Al-Umar, 2011). Dalam pandangan 
Al-Umar, setiap individu memiliki kemampuan untuk berpikir, merenung, 
dan memahami ayat-ayat Al-Qur’an. Namun, tadabbur yang sejati adalah 
proses perenungan yang mengantarkan seseorang pada jalan kebenaran 
sesuai dengan tuntunan Al-Qur’an. Dengan demikian, tadabbur bukan hanya 
aktivitas intelektual, melainkan juga spiritual, yang menuntun seseorang 
menuju pemahaman yang benar dan pengamalan yang lurus terhadap 
petunjuk Ilahi. 



Wela Maryani, Ali Musolli Sohibi Harahap, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin
Tadabbur Al-Qur’an dalam Pendidikan Islam 127

2.	 Urgensi Tadabbur Al-Qur’an
Tadabbur menempati kedudukan istimewa dalam kehidupan seorang 

Muslim karena menjadi sarana menghidupkan hati, menumbuhkan 
keimanan, serta memperdalam hubungan spiritual dengan Allah Swt. Orang 
yang membaca Al-Qur’an tanpa tadabbur termasuk dalam golongan yang 
“mengabaikan Al-Qur’an (Katsir, 2003). Sebagaimana disebutkan dalam 
QS. Al-Furqan [25]: 30. Al-menegaskan bahwa membaca Al-Qur’an tanpa 
perenungan sama dengan membaca syair, karena tidak menimbulkan bekas 
pada hati dan perilaku (Al-Lahim & Ar-Ruwaisyid, 2016). Sementara itu, 
Ibnu Qayyim berpendapat bahwa tadabbur adalah “ruh dari ibadah dalam 
membaca Al-Qur’an,” sebab dengannya seseorang memahami kehendak 
Allah, memperbaiki diri, dan meraih ketenangan jiwa yang mendalam 
dengan nutrisi ruhiyah (Al-Qayyim al-Jauziyyah, 2015).

Pertama, Tadabbur sebagai Maksud dan Tujuan Diturunkannya Al-
Qur’an 

Al-‘Umar menegaskan bahwa tujuan utama diturunkannya Al-Qur’an 
adalah untuk ditadabburi dan diamalkan, bukan sekadar dibaca. Ia mengutip 
pandangan Ibnu Qayyim al-Jauziyyah yang menyatakan bahwa tilawah tanpa 
tadabbur ibarat tubuh tanpa ruh. Al-‘Umar mendasarkan argumentasinya 
pada QS. Ṣād [38]: 29 dan  Al-Zukhruf ayat 3 (Kemenag, 2011);

بَٰبِ
ْ
ل
َ
أ

ْ
ل
۟
وا

ُ
ل و۟

ُ
أ رَ 

َّ
ك

َ
وَلِيَتَذ تِهِۦ  ءَايَٰ  

۟
بَّرُوٓا يَدَّ ِ

ّ
ل رَكٌ  مُبَٰ يْكَ 

َ
إِل هُ  نَٰ

ْ
نزَل

َ
أ بٌ 

َٰ
كِت

Artinya: Ini adalah sebuah kitab yang Kami turunkan kepadamu penuh 
dengan berkah supaya mereka memperhatikan (tadabbur) ayat-ayatnya 
dan supaya mendapat pelajaran orang-orang yang mempunyai fikiran. 
(QS, Shad: 29).

َ
ون

ُ
تَعْقِل مْ 

ُ
ك

َّ
عَل

َّ
ل ا  عَرَبِيًّ نًا  رْءَٰ

ُ
ق هُ  نَٰ

ْ
جَعَل إِنَّا 

Artinya: Sesungguhnya Kami menjadikan Al Quran dalam bahasa Arab 
supaya kamu memahami(nya). Qs. Al-Zukruf:3).

Al-Umar mengutip perkataan Hasan Al-Bashri yang menyatakan, 
“Al-Qur’an diturunkan untuk ditadabburkan dan diamalkan (Al-Umar, 
2013).  Hal ini menegaskan bahwa membaca Al-Qur’an tanpa perenungan 
dan pengamalan tidak memenuhi maksud diturunkannya wahyu. Dengan 
demikian, tadabbur merupakan aktivitas krusial yang menyatukan 
dimensi intelektual dan spiritual, menuntun pada pemahaman makna ayat, 
menghidupkan hati, menumbuhkan iman, serta membimbing perilaku 
agar selaras dengan petunjuk Allah. Tadabbur menjadi syarat mutlak agar 
interaksi seorang Muslim dengan Al-Qur’an bermakna, transformatif, dan 
menghasilkan pengamalan nilai-nilai Qur’ani dalam kehidupan sehari-hari 
(Al-Umar, 2015).

Kedua, Tadabbur Merupakan Manhaj Nabi
Tadabbur merupakan manhaj (metode dan cara) Nabi Muhammad 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 118-146 128
shallallahu ‘alaihi wa sallam dalam berinteraksi dengan Al-Qur’an. 
Beberapa hadis menunjukkan perhatian beliau yang sangat tinggi terhadap 
tadabbur, terutama pada bulan Ramadhan (Al-Umar, 2011). Sebagaimana 
diriwayatkan oleh Ibnu Abbas radhiyallahu ‘anhuma:

“Rasulullah adalah orang yang paling pemurah, dan pemurahnya 
meningkat pada bulan Ramadhan ketika didatangi oleh Malaikat Jibril. 
Setiap malam di bulan Ramadhan, Jibril menemui beliau dan mereka 
bermudarasah (belajar bersama) Al-Qur’an.” (HR. Al-Bukhariy)

Menurut Nashir Al-‘Umar, mudarasah berbeda dengan tilawah 
(membaca). Hal ini ditegaskan dalam hadis lain: 

“Tidaklah suatu kaum berkumpul di masjid untuk membaca (tilawah) 
Kitabullah, lalu mereka saling mengajar (mudarasah) satu sama lain di 
antara mereka.” (HR. Muslim, t.th). 

Dalam konteks ini, mudarasah menekankan kegiatan belajar dan 
menelaah Al-Qur’an secara mendalam, bukan sekadar membaca. Tadabbur 
merupakan bagian integral dari mudarasah, karena ia melibatkan 
pemahaman, refleksi, dan pengamalan makna Al-Qur’an dalam kehidupan 
sehari-hari. Dengan demikian, metode Nabi dalam berinteraksi dengan 
wahyu menekankan pentingnya perenungan dan pembelajaran mendalam 
sebagai sarana internalisasi ajaran Al-Qur’an (El-Munawiy, 2013).

Ketiga, Tadabur Merupakan Manhaj Salaf
Tadabbur Al-Qur’an juga merupakan metode para salaf (pendahulu) 

umat ini  dari kalangan sahabat Nabi dalam mengahfal dan mempelajari Al-
Qur’an. Cara ini mereka warisi dari Nabi shallalahu ‘alaihi wa sallam. Utsaman 
bin Affan, Ibnu Mas’ud, dan Ubay bin Ka’ab mengabarkan bahwa Rasulullah  
membacakan Al-Qur’an kepada mereka per sepuluh ayat, mereka tidak 
melewatkannya dan tidak berpindah ke  sepuluh ayat berikutnya melainkan 
setelah mereka mempelajari pengamalan sepuluh ayat tersebut. Mereka 
mengatakan, “Kami belajar ilmu dan amal sekaligus”. Mereka menjadikan 
tadabbur sebagai arus utama dalam membaca dan mempelajari l-Qur’an, hal 
ini mereka teladani dari Rasulullah shallallau ‘alaihi wa sallam. Beliau tidak 
melewati satu ayat melainkan  selalu memahami  dan tadabbur (Al-Umar, 
2015). Al-Umar juga mengatakan bahwa Rasulullah mengajak ummatnya 
untuk men-tadabbur-kan  dan memahami makna-makna Al-Quran. Dimana 
Ketika turu surat Ali Imran ayat 190-191, beliau mengatakan, ‘’celakalah 
mereka yang membacanya tapi tidak memikirkan (kandungan dan makna) 
nya  (Ibnu Hibban). Maka mengapa kita tidak melakukan tadabbur Al-
Qur’an, padahal Rasulullah selalu mentadabburkan Al-Qur’an? Sementara 
beliau adalah teladan kita (Al-Umar, 2013). 

Keempat, Tadabbur Merupakan Perintah kepada Setiap Muslim
Menurut Al-Umar tadabbur Al-Qur’an merupakan perintah Allah 

kepada setiap Muslim. Beliau berargumen dengan dua surat Muhammad 
ayat 4:



Wela Maryani, Ali Musolli Sohibi Harahap, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin
Tadabbur Al-Qur’an dalam Pendidikan Islam 129

هَآ
ُ
ال

َ
ف

ْ
ق

َ
أ وبٍ 

ُ
ل
ُ
ق ىٰ 

َ
عَل مْ 

َ
أ  

َ
رْءَان

ُ
ق

ْ
ال  

َ
يَتَدَبَّرُون ا 

َ
ل

َ
ف

َ
أ

“Maka apakah mereka tidak memperhatikan  (tadabbur) Al Quran 
ataukah hati mereka terkunci?”

Menurut Al-Umar, ayat tersebut secara tegas menunjukkan adanya 
perintah untuk melakukan tadabbur terhadap Al-Qur’an sebagai bagian 
integral dari interaksi seorang mukmin dengan wahyu. Penegasan ini 
sejalan dengan penafsiran Ibnu Katsir yang menjelaskan bahwa Allah 
memerintahkan hamba-Nya untuk mentadabburkan dan memahami Al-
Qur’an, serta melarang sikap berpaling darinya. Larangan tersebut tidak 
hanya bermakna menjauh secara fisik, tetapi juga mencakup sikap lalai, 
abai, dan tidak berusaha memahami kandungan makna ayat-ayat Al-Qur’an. 
Lebih lanjut, Ibnu Katsir menegaskan bahwa sikap tidak mentadabburkan 
Al-Qur’an merupakan bentuk penyimpangan dari tujuan diturunkannya 
wahyu. Dalam perspektif Al-Umar, peringatan keras terhadap orang-orang 
yang berpaling dari tadabbur ini mengandung konsekuensi hukum dan 
moral, menunjukkan adanya kewajiban tadabbur Al-Qur’an bagi setiap 
Muslim sesuai dengan kemampuan masing-masing. Pandangan ini juga 
dikuatkan oleh ulama lainnya yang menempatkan tadabbur sebagai fondasi 
pengamalan nilai Qur’ani (Al-Umar, 2015).

Kelima, Tadabbur Al-Qur’an Pelindung dari Syubhat Terhadap Al-
Qur’an

Menurut Al-Umar sisi uregnsi lainnya dari tadabbur Al-Qur’an 
adalah, tadabbur Al-Qur’an merupakan pelindung dari syubhat (kerancuan 
berpikir) yang Tadabbur Al-Qur’an berperan sebagai sarana untuk 
melindungi umat dari berbagai syubhat (kerancuan pemikiran) yang 
diarahkan guna menimbulkan keraguan terhadap kebenaran Al-Qur’an. 
Dalam menegaskan bahwa Al-Qur’an bukan merupakan hasil karya manusia, 
Allah mengajak manusia untuk melakukan penalaran reflektif, yaitu dengan 
mempertimbangkan bahwa seandainya Al-Qur’an berasal dari selain Allah, 
niscaya akan ditemukan banyak kontradiksi di dalamnya. Penegasan ersebu 
terdapat dalam Surat An-Nisa ayat 82:

ا
ً
ف

َٰ
اخْتِل فِيهِ   

۟
وَجَدُوا

َ
ل  ِ

َّ
يْرِ الل

َ
غ عِندِ  مِنْ   

َ
ان

َ
وْ ك

َ
وَل   ۚ

َ
رْءَان

ُ
ق

ْ
ال  

َ
يَتَدَبَّرُون ا 

َ
ل

َ
ف

َ
 أ

ا ثِيرً
َ
ك

Artinya: Maka apakah mereka tidak memperhatikan Al Quran? Kalau 
kiranya Al Quran itu bukan dari sisi Allah, tentulah mereka mendapat 
pertentangan yang banyak di dalamnya.

Dengan demikian, tadabbur dalam perspektif Nashir Al-‘Umar bukan 
hanya bentuk ibadah intelektual, melainkan jalan menuju transformasi 
spiritual dan moral. Ia menegaskan bahwa tadabbur menjadi jembatan 
antara ilmu dan amal, antara teks dan realitas, serta antara pemahaman 
dan pengamalan. Sebagaimana ditegaskan Al-‘Umar (2015), “Orang yang 
mentadabburi Al-Qur’an dengan sungguh-sungguh akan memperoleh cahaya 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 118-146 130
petunjuk dan kekuatan untuk mengamalkan kandungannya, sementara 
yang membaca tanpa tadabbur tidak akan melampaui lisannya.” Dengan 
pandangan ini, tadabbur diposisikan sebagai kunci kebangkitan spiritual 
dan peradaban Islam yang sejati.

Relasi Epistemologis antara Tadabbur, Tafsir, dan Tafsir bi al-Ra’yi dalam 
Perspektif Nashir Al-‘Umar

1.	 Hubungan Tadabbur dan Tafsir
Tafsir dan tadabbur sama-sama merupakan bentuk interaksi 

epistemologis dengan Al-Qur’an melalui proses pemahaman dan pemaknaan 
terhadap ayat-ayatnya. Keduanya berangkat dari tujuan yang sama, 
yaitu menggali petunjuk ilahi yang terkandung dalam wahyu (Idharudin, 
Nurhasanah, & Heriyanto, 2025b). Namun demikian, secara konseptual 
terdapat perbedaan mendasar antara keduanya, baik dalam aspek cakupan, 
metode, pelaku, maupun kedudukan epistemologisnya. Menurut  Al-
‘Umar (2015), tadabbur memiliki cakupan yang lebih luas dibandingkan 
dengan tafsir. Ia menegaskan bahwa tadabbur dapat dilakukan oleh setiap 
Muslim, meskipun seseorang tidak memiliki perangkat keilmuan yang 
memadai untuk menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an secara mendalam. Hal ini 
dikarenakan tadabbur merupakan perintah umum yang ditujukan kepada 
seluruh umat Islam, sebagaimana termaktub dalam QS. Muhammad [47]: 24. 
Adapun tafsir memiliki ruang lingkup yang lebih khusus dan mensyaratkan 
keahlian serta otoritas keilmuan tertentu, seperti penguasaan bahasa Arab, 
ilmu-ilmu Al-Qur’an (‘ulūm al-Qur’ān), dan metodologi penafsiran (Rokim 
et al., 2023).

Dengan demikian, tafsir bersifat khusus dan terbatas pada kalangan 
yang memiliki kompetensi ilmiah, sedangkan tadabbur bersifat umum dan 
dapat dilakukan oleh seluruh kaum Muslimin sesuai dengan kapasitas 
masing-masing (Al-‘Umar, 2011). Dalam kerangka ini, tadabbur menjadi jalan 
spiritual-intelektual bagi setiap Muslim untuk mendekatkan diri kepada Al-
Qur’an, sedangkan tafsir merupakan disiplin ilmiah yang berfungsi untuk 
menyingkap makna secara sistematis dan terverifikasi (Taimiyah, 1997). 
Oleh karena itu, antara tafsir dan tadabbur terdapat hubungan keumuman 
dan kekhususan. Dari sisi pelaku, tadabbur bersifat inklusif karena dapat 
dilakukan oleh setiap Muslim, sementara tafsir bersifat eksklusif karena 
menuntut keahlian akademis (Al-Sa’dī, 2000). Dari sisi metodologis, tafsir 
mencakup tadabbur, sebab tadabbur merupakan salah satu bagian dari 
proses memahami makna ayat dalam ruang lingkup ilmu tafsir. Namun, 
tadabbur juga memiliki kedudukan tersendiri sebagai aktivitas reflektif dan 
spiritual yang menuntun pada pengamalan nilai-nilai Al-Qur’an (Al-‘Umar, 
2011).

Lebih lanjut, apabila seorang Muslim memperoleh pemahaman 
tertentu dari hasil tadabbur terhadap ayat-ayat Al-Qur’an tanpa memiliki 
keahlian tafsir, maka pemahaman tersebut tidak boleh dipublikasikan 
sebagai tafsir Al-Qur’an (Al-Umar, 2013). Pemaknaan pribadi itu hanya 
dapat dijadikan renungan untuk dirinya sendiri sampai dikonfirmasi 



Wela Maryani, Ali Musolli Sohibi Harahap, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin
Tadabbur Al-Qur’an dalam Pendidikan Islam 131

kebenarannya kepada para ahli tafsir. Hal ini didasarkan pada prinsip 
kehati-hatian dalam berbicara atas nama Allah tanpa ilmu, sebagaimana 
diperingatkan dalam firman-Nya: 

“…dan (diharamkan) kamu mengatakan terhadap Allah apa yang tidak 
kamu ketahui.” (QS. Al-A‘raf [7]: 33).

Dalam konteks ini, Al-‘Umar mengutip pembagian tafsir yang 
dikemukakan oleh Ibnu ‘Abbas ra. Ia membagi tafsir ke dalam empat 
kategori: (1) makna yang dapat dipahami oleh bangsa Arab melalui bahasa 
mereka; (2) makna yang bersifat umum dan diketahui oleh semua orang; 
(3) makna yang hanya diketahui oleh para ulama; dan (4) makna yang 
hanya diketahui oleh Allah semata. Pembagian ini menunjukkan adanya 
hierarki pemahaman terhadap Al-Qur’an yang bersifat epistemik. Tadabbur 
bagi orang awam berada pada dua tingkatan pertama, yaitu pemahaman 
kebahasaan dan makna umum, sedangkan tingkatan ketiga dan keempat 
merupakan wilayah tafsir yang memerlukan keahlian serta legitimasi ilmiah. 
Dengan demikian, pembagian ini memperjelas batas epistemologis antara 
tadabbur dan tafsir. Tadabbur bersifat reflektif, aplikatif, dan diarahkan 
pada penghayatan makna untuk pengamalan, sementara tafsir bersifat 
analitik, sistematis, dan berfungsi menyingkap makna objektif dari teks Al-
Qur’an. Keduanya saling melengkapi: tadabbur menumbuhkan kesadaran 
spiritual, sedangkan tafsir memberikan validitas ilmiah terhadap makna 
yang dihasilkan (Al-Umar, 2015).

2.	 Hubungan Tadabbur dengan Tafsir bi al-Ra’yi 
Dalam khazanah keilmuan Islam, tafsir bi al-ra’yi dikenal sebagai 

penafsiran yang bersandar pada ijtihad yang berpijak pada landasan 
keilmuan yang benar serta kaidah-kaidah penafsirasn yang sesuai. Jadi yang 
dimaksud dengan tafsir bi al-ra’yi bukan pendapat pribadi tanpa landasan 
ilmiah yang kokoh atau penafsiran berdasarkan pikiran yang terlinats 
dalam benak seseorang  atau berdasrakan hawa nafsu (Al-Shabuni, 2016). 
Dalam konteks ini, Nashir Al-‘Umar menegaskan pentingnya menjaga adab 
epistemologis dalam memahami Al-Qur’an agar tidak terjerumus dalam 
penafsiran yang menyimpang. Ia mengingatkan bahwa Al-Qur’an adalah 
kalamullah yang agung dan terhormat serta memiliki kedudukan yang 
luhur. Sehingga tidak diperkenankan bagi siapa pun untuk melangkahi batas 
keilmuan dalam menafsirkan atau menetapkan makna ayat tanpa dasar ilmu 
yang sahih. Allah جل جلاله berfirman: “…dan (mengharamkan) kamu mengada-adakan 
terhadap Allah apa yang tidak kamu ketahui.” (QS. Al-A‘raf [7]: 33)

Ayat ini menegaskan larangan keras untuk berbicara atas nama Allah 
tanpa ilmu. Dalam konteks tersebut, tafsir bi al-ra’yi yang tidak didukung 
oleh perangkat ilmu dianggap sebagai bentuk pelanggaran terhadap etika 
ilmiah dalam penafsiran. Sementara itu, tadabbur memiliki karakter yang 
berbeda. Ia merupakan aktivitas reflektif yang terbuka bagi seluruh Muslim, 
karena bertujuan mengambil pelajaran, hikmah, dan dorongan untuk 
beramal dari Al-Qur’an, tanpa menetapkan makna hukum atau ketentuan 
syariat yang bersifat normatif (Jafar & Sipon, 2022). 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 118-146 132
Al-Qur’an juga mengandung peringatan keras terhadap orang-orang 

yang mengada-adakan kebohongan atas nama Allah, sebagaimana firman-
Nya: “Katakanlah: Sesungguhnya orang-orang yang mengada-adakan kebohongan 
terhadap Allah tidak akan beruntung.” (QS. Yunus [10]: 69). Ayat ini menegaskan 
bahwa penyimpangan dalam penafsiran merupakan bentuk kedustaan 
epistemologis yang dapat menyesatkan umat dan menodai kesucian Al-
Qur’an. Oleh karena itu, tadabbur harus dibedakan secara tegas dari tafsir 
bi al-ra’yi (Al-Dimasyqiy, 2004).

Selain itu, Al-Qur’an memberikan pelajaran historis tentang perilaku 
menyimpang sebagian Ahli Kitab, yang mengubah dan memanipulasi kitab 
suci mereka demi kepentingan duniawi. Mereka (1) memutarbalikkan 
bacaan kitab agar dianggap sebagai wahyu, (2) menulis kitab dengan tangan 
mereka sendiri lalu mengklaimnya berasal dari Allah, dan (3) menutup hati 
mereka dari kebenaran. Fenomena ini menjadi peringatan agar umat Islam 
berhati-hati dalam menafsirkan Al-Qur’an tanpa dasar ilmu yang benar. 
Dengan demikian, tadabbur menjadi jalan yang sah, terbuka, dan aman bagi 
setiap Muslim untuk berinteraksi dengan Al-Qur’an. Ia berfungsi sebagai 
sarana internalisasi nilai dan refleksi makna mendalam penuh hikmah, 
bukan penetapan hukum atau tafsir normatif (Al-Umar, 2015). 

Hubungan antara tadabbur dan tafsir bi al-ra’yi dengan demikian 
memperlihatkan perbedaan prinsipil. Tadabbur bersifat reflektif, 
kontemplatif, dan aplikatif. Ia dapat dilakukan oleh setiap Muslim 
untuk memahami dan menghayati ayat-ayat Al-Qur’an dalam kerangka 
pembentukan kesadaran dan amal. Sedangkan tafsir bi al-ra’yi: bersifat 
normatif dan memerlukan kompetensi ilmiah yang memadai. Penafsiran ini 
tidak boleh dilakukan tanpa dasar keilmuan karena menyangkut penetapan 
makna dan hukum Allah.Keseimbangan antara tadabbur dan tafsir inilah 
yang, menurut Nashir Al-‘Umar, menjaga kemuliaan Al-Qur’an sekaligus 
membuka ruang partisipasi umat Islam dalam menghidupkan interaksi 
dengan wahyu. Tadabbur menumbuhkan ruh keimanan dan keterikatan 
spiritual dengan Al-Qur’an, sementara tafsir memastikan bahwa makna 
yang diambil tetap berada dalam koridor ilmu dan kebenaran syariat (Al-
Umar, 2011).

Faktor Pendukung dan Penghalang Tadabbur Al-Qur’an 

1.	 Faktor-Faktor Pendukung Tadabbur Al-Qur’an 
Menurut Al-Umar (2011), keberhasilan seseorang dalam melakukan 

tadabbur al-Qur’an sangat dipengaruhi oleh kesiapan spiritual, kebersihan 
hati, serta kesungguhan dalam berinteraksi dengan kalam Allah. Tadabbur 
bukan sekadar aktivitas intelektual, melainkan amal hati yang menuntut 
keikhlasan niat dan kemurnian tauhid. Niat yang ikhlas semata-mata karena 
Allah menjadi pintu masuk bagi datangnya cahaya pemahaman terhadap 
Al-Qur’an. Sebaliknya, hati yang ternoda oleh riya atau tujuan duniawi 
akan tertutup dari hidayah maknawi. Oleh sebab itu, menjauhi dosa dan 
maksiat merupakan syarat penting bagi keberhasilan tadabbur, karena 
hati yang gelap oleh dosa tidak mampu menerima cahaya Al-Qur’an. Dosa 



Wela Maryani, Ali Musolli Sohibi Harahap, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin
Tadabbur Al-Qur’an dalam Pendidikan Islam 133

bukan hanya menghalangi pemahaman, tetapi juga mempersulit hafalan 
dan penghayatan terhadap ayat-ayat Allah.

Selain kebersihan hati, Al-Umar menekankan pentingnya pengaturan 
waktu dan suasana dalam melakukan tadabbur. Pemilihan waktu dan tempat 
yang tenang membantu menghadirkan ketenangan batin dan kejernihan 
pikiran. Waktu yang kondusif seperti malam hari, atau saat hati jauh dari 
kesibukan dunia, menjadi momen ideal untuk membaca dan merenungkan 
Al-Qur’an. Manajemen waktu yang baik juga diperlukan agar interaksi dengan 
Al-Qur’an menjadi rutinitas harian yang konsisten. Membaca Al-Qur’an 
setiap hari dengan tartil dan memperhatikan hukum tajwid bukan sekadar 
memperindah bacaan, tetapi menumbuhkan rasa hormat dan kekhusyukan, 
yang pada gilirannya membuka jalan bagi lahirnya pemahaman yang lebih 
dalam (Al-Umar, 2013).

Faktor penting lainnya adalah metode dan pendekatan dalam 
tadabbur. Al-Umar menganjurkan agar pembaca mengulang-ulang ayat 
tertentu yang menyentuh hati, lalu merenungkan kandungan maknanya 
secara mendalam. Pengulangan ini membantu menguatkan makna dan 
menghidupkan kesadaran spiritual. Selain itu, tadabbur harus didasarkan 
pada rujukan yang benar, yakni kitab-kitab tafsir yang mu‘tabar, seperti 
Tafsir Ibnu Katsir, Tafsir As-Sa‘di, atau Fi Ẓilāl al-Qur’an, agar pemahaman 
yang lahir tidak keluar dari koridor ilmiah dan syar‘i. Disertai dengan doa 
dan permohonan pertolongan kepada Allah, tadabbur akan menjadi sarana 
efektif bagi terbukanya makna Al-Qur’an di dalam hati (Al-Umar, 2011).

Selanjutnya, Al-Umar menekankan pentingnya melakukan tadabbur 
secara bertahap (tadarruj) dan terarah. Proses bertahap ini dapat dimulai 
dengan tadabbur tematik terhadap ayat-ayat tertentu sesuai kebutuhan dan 
kemampuan. Pembimbingan dari guru atau ulama juga sangat dianjurkan 
agar proses tadabbur berlangsung dengan benar dan berkesinambungan. 
Selain dilakukan secara individual, tadabbur juga dapat diperkuat melalui 
kebersamaan dalam majelis ilmu atau mudārasah bersama sesama penuntut 
ilmu, karena diskusi dan saling tukar pemahaman akan memperkaya 
pandangan serta memperkuat semangat pengamalan. Sebagai penutup, Al-
Umar menekankan pentingnya menuliskan hasil tadabbur dan renungan 
pribadi. Pencatatan tersebut tidak hanya membantu memperdalam 
pemahaman dan ingatan, tetapi juga menjadikan tadabbur sebagai proses 
reflektif yang produktif, ilmiah, dan berkelanjutan (El-Munawiy, 2015).

2.	 Faktor-Faktor yang Menghalangi Tadabbur Al-Qur’an 
Menurut Al-Umar (2011), terdapat sejumlah faktor yang dapat 

menghalangi seseorang dalam melakukan tadabbur al-Qur’an. Hambatan-
hambatan tersebut umumnya bersumber dari kelemahan spiritual, penyakit 
hati, serta kesalahan dalam memahami hakikat interaksi dengan Al-Qur’an. 
Tadabbur memerlukan hati yang bersih, pikiran yang jernih, dan niat yang 
lurus. Oleh karena itu, segala bentuk kotoran hati menjadi penghalang utama 
yang menutup jalan menuju pemahaman mendalam terhadap kalam Allah 
(Al-Umar, 2015). Faktor pertama yang paling berbahaya adalah penyakit 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 118-146 134
hati, seperti riya, hasad, iri hati, ujub, dan lemahnya tauhid serta keikhlasan. 
Penyakit-penyakit ini membuat hati tertutup dari cahaya Al-Qur’an dan 
kehilangan kenikmatan dalam membaca serta merenungkannya. Al-Umar 
mengibaratkan hati seperti bejana yang hanya dapat menampung sesuatu 
yang suci apabila ia sendiri bersih. Karena itu, Al-Qur’an sebagai kalam 
Allah yang suci tidak akan menetap dalam jiwa yang kotor atau dipenuhi 
kebencian, kesombongan, dan niat yang tercemar (Hasanah et al., 2025).

Faktor kedua adalah berpaling dari tilawah Al-Qur’an. Menurut Al-
Umar, membaca Al-Qur’an merupakan pintu gerbang utama untuk memasuki 
makna-makna Al-Qur’an melalui tadabbur. Tidak mungkin seseorang dapat 
mencapai kedalaman tadabbur tanpa membiasakan diri membaca Al-Qur’an 
secara tartil dan penuh penghayatan. Ketika seseorang jarang membaca Al-
Qur’an, maka hubungan batinnya dengan kitabullah akan melemah, dan ia 
akan kesulitan merasakan pengaruh makna yang terkandung di dalamnya 
(Al-Umar, 2015).

Faktor ketiga ialah ketidakseimbangan antara hafalan dan perenungan. 
Banyak orang yang terlalu fokus pada aspek bacaan dan hafalan Al-Qur’an, 
namun kurang memperhatikan makna dan nilai-nilai yang terkandung di 
dalamnya. Padahal, hakikat interaksi dengan Al-Qur’an tidak hanya berhenti 
pada tilawah atau tahfidz, tetapi juga mencakup perenungan mendalam 
terhadap pesan-pesan ilahi yang terkandung di dalam setiap ayat. Hafalan 
tanpa tadabbur dapat menyebabkan seseorang kehilangan ruh dan tujuan 
utama dari diturunkannya Al-Qur’an, yaitu sebagai petunjuk bagi kehidupan 
(Al-Umar, 2015).

Faktor keempat adalah kesalahpahaman terhadap konsep tadabbur 
itu sendiri. Di antara bentuk kesalahpahaman tersebut adalah anggapan 
bahwa memahami dan mentadabburi Al-Qur’an hanya dapat dilakukan 
oleh para ulama tertentu, sehingga orang awam tidak berhak untuk 
merenungkan maknanya (Al-Umar, 2011). Pemahaman ini keliru, karena 
Al-Umar menegaskan bahwa tadabbur merupakan kewajiban umum 
bagi setiap Muslim sesuai dengan kemampuan dan tingkat keilmuannya. 
Kesalahpahaman lainnya adalah menganggap tadabbur sebagai upaya 
penafsiran yang menyalahi batas ilmu, padahal keduanya berbeda secara 
hakikat. Tadabbur berfungsi untuk menghidupkan hati dan memperdalam 
penghayatan, sedangkan tafsir memerlukan perangkat keilmuan yang lebih 
kompleks (Al-Umar, 2015). Dengan demikian, faktor-faktor penghalang 
tadabbur dapat bersumber dari dalam diri manusia, seperti penyakit hati 
dan niat yang rusak, maupun dari kesalahan metodologis dan pemahaman 
terhadap Al-Qur’an. Upaya menghindari faktor-faktor ini menjadi langkah 
awal bagi siapa pun yang ingin memperoleh cahaya hidayah dan kelezatan 
ruhani melalui tadabbur Al-Qur’an yang benar (Idharudin & Azizah, 2025).

Buah dan Pengaruh Tadabbur Al-Qur’an Menurut Nashir Al-‘Umar

1.	 Tadabbur sebagai Jalan Mengamalkan Al-Qur’an
Tadabbur merupakan jembatan penting antara membaca (tilāwah) dan 



Wela Maryani, Ali Musolli Sohibi Harahap, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin
Tadabbur Al-Qur’an dalam Pendidikan Islam 135

mengamalkan (ʿamal) Al-Qur’an. Melalui tadabbur, seorang Muslim tidak 
berhenti pada bacaan yang bersifat ritual atau hafalan yang bersifat kognitif 
semata, tetapi beranjak menuju penghayatan dan penerapan nilai-nilai Al-
Qur’an dalam kehidupan. Al-‘Umar  (2015) menegaskan bahwa hubungan 
antara membaca, menyimak, dan mentadabburi Al-Qur’an bersifat organik 
dan hierarkis; tadabbur tidak akan terjadi kecuali setelah adanya bacaan 
yang disertai perenungan. Adapun puncak dari proses tadabbur adalah 
pengamalan, karena tadabbur sejatinya bertujuan untuk menghadirkan 
makna-makna Al-Qur’an dalam tindakan nyata, baik dalam amal hati 
berupa khusyuk, tunduk, dan ta’tsur (pengaruh emosional), maupun amal 
anggota tubuh berupa pelaksanaan perintah dan penjauhan larangan Allah 
(Al-Umar, 2011). Dengan demikian, tadabbur menjadi jalan tengah yang 
menghubungkan tilāwah dengan pengamalan, sekaligus memastikan bahwa 
interaksi seorang Muslim dengan Al-Qur’an tidak berhenti pada aspek 
bacaan semata.

2.	 Pengaruh Tadabbur terhadap Pembentukan Pribadi dan Masyarakat Muslim
Tadabbur memiliki pengaruh yang sangat besar dalam pembentukan 

kepribadian Muslim dan peradaban masyarakat Islam. Islam memandang 
kesalehan individu sebagai fondasi bagi kesalehan sosial dan kebangkitan 
umat (Idharudin, Yasyakur, et al., 2025). Dalam perspektif Al-‘Umar, 
pembinaan pribadi yang dilandasi tadabbur Al-Qur’an merupakan langkah 
awal menuju pembentukan keluarga, komunitas, dan masyarakat yang 
berkarakter Qur’ani (Abdurrahman, 2020). Dengan tadabbur, individu 
memperoleh kesadaran moral dan spiritual untuk memperbaiki diri serta 
berkontribusi dalam kebaikan sosial. Al-Qur’an diturunkan tidak hanya 
untuk dibaca, tetapi untuk mengubah cara berpikir, bersikap, dan bertindak 
manusia (Shamsul et al., 2024). Karena itu, proses kebangkitan umat 
(nahḍah islāmiyyah) tidak mungkin terwujud tanpa transformasi individu 
yang berakar pada tadabbur Al-Qur’an, sebab perubahan sosial yang hakiki 
berawal dari pencerahan spiritual pribadi (Al-Umar, 2013).

3.	 Tadabbur dan Pembinaan Hati Seorang Muslim
Dampak terdalam dari tadabbur bermula dari hati. Al-‘Umar 

menegaskan bahwa Al-Qur’an hanya dapat menyentuh dan mengubah hati 
yang bersih. Allah mencela orang-orang munafik yang tidak mentadabburi Al-
Qur’an karena hati mereka tertutup oleh penyakit, sebagaimana dijelaskan 
dalam QS. Muhammad [47]: 24. Imam al-Bukhārī—dikutip oleh Al-‘Umar—
menafsirkan QS. Al-Wāqi‘ah [56]: 79 (“tidak menyentuhnya kecuali orang-
orang yang disucikan”) sebagai isyarat bahwa kenikmatan dan manfaat Al-
Qur’an hanya dapat dirasakan oleh orang-orang yang beriman dan yakin 
(An-Nahlawi, 2023). Semakin bersih hati seseorang, semakin kuat pula 
pengaruh Al-Qur’an dalam dirinya. Tadabbur menumbuhkan kehidupan 
ruhani yang sehat, di mana hati menjadi sumber keimanan, ketenangan, 
dan ketaatan. Dengan demikian, tadabbur berfungsi sebagai mekanisme 
penyucian hati (tazkiyah al-qulūb) yang membuka jalan bagi tumbuhnya 
keimanan yang hidup dan mendalam (Al-Umar, 2013).



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 118-146 136
4.	 Tadabbur dan Pembentukan Akhlak Qur’ani

Apabila hati telah disucikan oleh cahaya Al-Qur’an, maka pengaruhnya 
akan tampak pada akhlak. Tadabbur melahirkan akhlak Qur’ani, yaitu 
perilaku yang mencerminkan nilai-nilai yang terkandung dalam wahyu. 
Ummul Mu’minin ‘Aisyah ketika ditanya tentang akhlak Nabi صلى الله عليه وسلم menjawab, 
“Akhlaknya adalah Al-Qur’an,” menunjukkan bahwa akhlak yang sempurna 
merupakan buah dari interaksi yang hidup dan berkelanjutan dengan Al-
Qur’an. Melalui tadabbur, seseorang tidak hanya mengetahui ajaran moral 
Al-Qur’an, tetapi juga menginternalisasikannya dalam sikap dan perbuatan 
. Ibnu Mas‘ūd menggambarkan para pengemban Al-Qur’an sebagai orang-
orang yang dikenal karena ibadah malamnya, puasanya di siang hari, 
kesedihannya saat orang lain bergembira, dan ketenangannya saat orang 
lain gaduh. Semua itu menunjukkan bahwa tadabbur bukan sekadar refleksi 
intelektual, tetapi proses pembentukan kepribadian yang utuh meliputi 
hati, pikiran, dan perilaku berdasarkan cahaya Al-Qur’an (Al-Umar, 2011).

5.	 Tadabbur sebagai Penguat Iman dan Keyakinan terhadap Wahyu
Salah satu buah terbesar dari tadabbur adalah bertambahnya 

keyakinan terhadap kebenaran Al-Qur’an sebagai firman Allah. Tadabbur 
membawa seseorang pada pemahaman yang mendalam tentang keindahan 
bahasa, kesempurnaan makna, dan keagungan petunjuk Al-Qur’an, sehingga 
meneguhkan bahwa ia benar-benar berasal dari Allah. Al-‘Umar mengutip 
pandangan Al-Sa‘dī bahwa dengan tadabbur, seorang hamba mencapai 
tingkat keyakinan (yaqīn) yang kokoh bahwa Al-Qur’an adalah kalāmullāh 
yang tidak mungkin dibuat manusia. Firman Allah dalam QS. An-Nisā’ [4]: 
82 menjadi landasan epistemologis tadabbur: “Maka tidakkah mereka 
mentadabburi Al-Qur’an? Sekiranya Al-Qur’an itu bukan dari sisi Allah, 
niscaya mereka akan mendapati banyak pertentangan di dalamnya.” Tadabbur 
dengan demikian tidak hanya meningkatkan pemahaman intelektual, tetapi 
juga memperdalam keyakinan spiritual dan eksistensial seorang Muslim 
terhadap sumber ilahi dari wahyu (Al-Umar, 2015).

6.	 Tadabbur sebagai Pembangkit Semangat dan Motivasi Amal Saleh
Tadabbur juga berfungsi sebagai sumber motivasi dan semangat untuk 

beramal saleh. Melalui perenungan terhadap janji dan ancaman dalam Al-
Qur’an, hati seorang mukmin digerakkan untuk berlomba dalam kebaikan 
dan menjauhi kemaksiatan. Al-‘Umar, mengutip Ibnu Qayyim, menegaskan 
bahwa makna Al-Qur’an membangkitkan hamba untuk mendekatkan diri 
kepada Allah, mengingatkan akan hari akhir, serta menuntunnya keluar dari 
kegelapan kesesatan menuju cahaya petunjuk. Tadabbur menjadikan Al-
Qur’an sebagai pendorong spiritual yang hidup yang menyentuh perasaan, 
membangkitkan tekad, dan menumbuhkan rasa tanggung jawab moral. 
Seseorang yang gemar mentadabburi Al-Qur’an akan memiliki energi ruhani 
yang tinggi dan semangat beramal yang berkelanjutan (El-Munawiy, 2013).

7.	 Tadabbur sebagai Sumber Keteguhan dan Ketenangan dalam Ujian
Al-Qur’an merupakan sumber keteguhan jiwa, terutama di saat 



Wela Maryani, Ali Musolli Sohibi Harahap, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin
Tadabbur Al-Qur’an dalam Pendidikan Islam 137

seorang Muslim menghadapi ujian dan cobaan hidup. Tadabbur terhadap 
kisah-kisah para nabi dan umat terdahulu menanamkan keteguhan hati dan 
menumbuhkan rasa sabar serta optimisme. Allah berfirman: “Dan semua 
kisah rasul yang Kami ceritakan kepadamu itu adalah untuk meneguhkan 
hatimu.” (QS. Hūd [11]: 120). Penurunan Al-Qur’an secara bertahap 
dan perintah untuk membacanya dengan tartīl (QS. Al-Furqān [25]: 32) 
menunjukkan kekuatan spiritual tumbuh melalui proses tadabbur yang 
perlahan, mendalam, dan berkesinambungan. Dengan merenungkan ayat 
Allah, seorang Muslim memperoleh ketenangan batin, keteguhan prinsip, 
dan daya tahan moral menghadapi fitnah dunia, godaan, maupun tekanan 
hidup (Al-Umar, 2015).

8.	 Tadabbur Menumbuhkan Husnuzan dan Optimisme terhadap Pertolongan 
Allah

Buah terakhir dari tadabbur adalah munculnya prasangka baik 
(husnuzan) kepada Allah dan optimisme terhadap masa depan Islam. 
Tadabbur menanamkan kesadaran bahwa kemuliaan sejati hanya milik 
Allah, Rasul-Nya, dan kaum mukmin (QS. Al-Munāfiqūn [63]: 8). Dengan 
merenungi ayat-ayat Allah tentang kemenangan kebenaran atas kebatilan, 
seperti dalam QS. Al-Anbiyā’ [21]: 18 dan QS. Al-Isrā’ [17]: 81, seorang 
Muslim yakin bahwa meskipun kebatilan tampak dominan di waktu 
tertentu, ia pasti akan sirna. Tadabbur menumbuhkan keteguhan, harapan, 
dan semangat dalam diri seorang untuk berpegang pada kebenaran dan 
beramal sungguh-sungguh demi menegakkan agama Allah. Optimisme ini 
merupakan energi spiritual yang membedakan orang yang hidup dengan 
Al-Qur’an dari mereka yang jauh darinya (Ishaq & Hamid, 2021).

Dari seluruh uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa tadabbur Al-
Qur’an menurut Al-‘Umar bukan hanya aktivitas intelektual, melainkan 
sebuah proses transformasi spiritual dan moral yang menyeluruh. 
Tadabbur melahirkan pemahaman yang mendalam, memperkuat keimanan, 
menumbuhkan semangat amal saleh, serta membentuk pribadi dan 
masyarakat Qur’ani yang kokoh di atas nilai-nilai wahyu (Al-Umar, 2015). 
Ia menyucikan hati, memperindah akhlak, meneguhkan keteguhan jiwa, 
dan menanamkan optimisme akan pertolongan Allah. Dengan demikian, 
tadabbur merupakan fondasi utama dalam upaya membumikan Al-Qur’an 
dalam kehidupan, membangun kesalehan individu, dan menegakkan 
peradaban Islam yang berakar pada hidayah ilahiah (Hadi, 2025).

Implikasi Tadabbur Al-Qur’an terhadap Pendidikan Islam Kontemporer
Tadabbur Al-Qur’an sebagaimana dirumuskan oleh Nashir Al-

‘Umar tidak hanya berfungsi sebagai praktik spiritual individual, tetapi 
juga memiliki implikasi strategis dalam pembaruan dan pengembangan 
pendidikan Islam kontemporer. Dalam pandangannya, pendidikan Islam 
sejati tidak berhenti pada aspek ta‘līm (transfer pengetahuan), melainkan 
harus berorientasi pada takwīn al-syakhsiyyah al-Qur’āniyyah (pembentukan 
kepribadian Qur’ani). Hal ini menuntut integrasi antara aspek kognitif, 
afektif, dan praksis dalam seluruh proses pendidikan. Oleh karena itu, 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 118-146 138
tadabbur perlu dijadikan paradigma utama pendidikan Islam agar peserta 
didik tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara 
spiritual dan berkarakter Qur’ani yang mampu menginternalisasi nilai-nilai 
wahyu dalam kehidupan nyata (Al-Umar, 2011).

1.	 Tadabbur sebagai Paradigma Pendidikan Qur’ani
Tadabbur menuntun pendidikan Islam berpindah dari pendekatan 

hafalan dan transfer ilmu menuju pendekatan kontemplatif-reflektif yang 
menumbuhkan makna dan kesadaran spiritual (Idharudin, 2025a). Dalam 
paradigma ini, proses belajar tidak berhenti pada membaca atau memahami 
teks, tetapi melibatkan perenungan, pemaknaan mendalam, dan aktualisasi 
nilai-nilai Al-Qur’an dalam kehidupan (Kohar et al., 2020). Pendidikan yang 
berlandaskan tadabbur akan menumbuhkan kesadaran kritis-spiritual, 
yakni kemampuan berpikir mendalam dengan hati yang tunduk dan akal 
yang tercerahkan oleh wahyu (Rosyid et al., 2021). Hal ini sejalan dengan 
firman Allah dalam QS. Ṣād [38]: 29: “(Ini adalah) Kitab yang Kami turunkan 
kepadamu penuh berkah agar mereka mentadabburi ayat-ayatnya dan agar 
orang-orang yang berakal mengambil pelajaran.”

2.	 Integrasi Nilai Tadabbur dalam Kurikulum dan Proses Pembelajaran
Dalam tataran implementatif, nilai-nilai tadabbur dapat diintegrasikan 

ke dalam kurikulum pendidikan Islam dengan menekankan keterpaduan 
antara tilāwah, tahfīẓ, dan tadabbur (Idharudin et al., 2020). Pembelajaran 
Al-Qur’an tidak hanya diarahkan pada kemampuan membaca dan 
menghafal, tetapi juga memahami pesan, hikmah, dan implikasi moral di 
balik setiap ayat. Guru berperan sebagai murabbī—pendidik ruhani—yang 
menuntun peserta didik untuk merenungi, merefleksikan, dan mengaitkan 
ayat-ayat Al-Qur’an dengan realitas kehidupannya (Samsuddin et al., 2025). 
Melalui integrasi ini, tadabbur menjadi sarana pembelajaran reflektif yang 
menumbuhkan kecintaan, kesadaran, dan komitmen moral terhadap ajaran 
Islam (Yunus, 2021).

3.	 Tadabbur sebagai Landasan Pembentukan Karakter dan Akhlak
Pendidikan Islam yang berorientasi pada tadabbur bertujuan 

membentuk akhlāq karīmah yang lahir dari hati yang hidup oleh cahaya 
Al-Qur’an. Interaksi mendalam dengan wahyu akan memengaruhi cara 
berpikir, bersikap, dan berperilaku seseorang (Idharudin, Nurhasanah, 
& Heriyanto, 2025a). Karena itu, kurikulum pendidikan harus diarahkan 
untuk menumbuhkan kepribadian Qur’ani melalui praktik tadabbur—
membiasakan diri merenungi makna ayat, mengambil pelajaran darinya, 
dan menerapkannya dalam kehidupan nyata. Tujuan ini sejalan dengan 
sabda Nabi صلى الله عليه وسلم, “Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak 
yang mulia” (Samsuddin & Bakry, 2023). Dengan demikian, pendidikan 
yang berorientasi pada tadabbur melahirkan peserta didik yang tidak hanya 
berilmu, tetapi juga berakhlak dan memiliki kepekaan sosial yang tinggi 
(Ad-Duwesy, 2019).



Wela Maryani, Ali Musolli Sohibi Harahap, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin
Tadabbur Al-Qur’an dalam Pendidikan Islam 139

4.	 Tadabbur sebagai Sarana Pembaruan Spiritual dalam Pendidikan Modern
Dalam konteks pendidikan modern yang cenderung kognitif dan 

administratif, tadabbur hadir sebagai sarana tajdīd rūḥī (pembaruan 
spiritual). Melalui tadabbur, guru dan peserta didik diajak menyadari 
kehadiran Allah dalam setiap proses belajar, menjadikannya bagian dari 
ibadah dan sarana taqarrub ilallāh (Idharudin et al., 2024). Pendekatan 
ini menumbuhkan mindfulness Qur’ani—kesadaran batin untuk membaca 
realitas dengan cahaya wahyu. Sebagaimana ditegaskan Al-‘Umar, tadabbur 
adalah sarana mashrū‘ tamaddun islāmī (proyek peradaban Islam), karena 
membentuk manusia Qur’ani yang berpikir dengan wahyu dan beramal 
dengan kesadaran ilahiah (Nurhasanah & Idharudin, 2025).

5.	 Tadabbur sebagai Fondasi Peradaban Ilmu
Secara epistemologis, tadabbur menuntun pendidikan Islam 

menegakkan ilmu di atas dasar wahyu, bukan semata pada rasio manusia. 
Ilmu yang Qur’ani adalah ilmu yang membawa manusia pada pengenalan dan 
ketaatan kepada Allah, sebagaimana tujuan Pendidikan Islam  (Samsuddin, 
2024). Karena itu, tadabbur perlu dijadikan fondasi epistemologis 
pendidikan Islam, agar setiap disiplin ilmu baik agama maupun sains 
menjadi sarana memahami ayat-ayat Allah, baik yang tertulis (Al-Qur’an) 
maupun yang terbentang di alam semesta. Integrasi ini menghidupkan visi 
pendidikan tauhidik yang menyatukan ‘ulūm al-dīn dan ‘ulūm al-kauniyyah 
sebagaimana dicita-citakan Al-‘Umar. Karena sesungguhnya kemuliaan, 
kebangkitan, dan kejayaan bahkan eksistensi umat ini ditentukan oleh 
seberaa dekat dengan Al-Qur’an melalui tilawah, tahfidz, dan tadabbur 
serta pengamalan (Al-Umar, 2013). 

Reorientasi Epistemologis dan Pedagogis Pendidikan Qur’ani
Konsep tadabbur juga membawa implikasi epistemologis berupa 

reorientasi paradigma pembelajaran Qur’ani dari model tekstual menuju 
model reflektif. Al-‘Umar menegaskan bahwa tujuan utama interaksi dengan 
Al-Qur’an bukan sekadar menghafal, melainkan memahami dan mengamalkan 
pesan ilahi (Al-‘Umar, 2015). Oleh sebab itu, pendidikan Qur’ani perlu 
berbasis tafaqquh (pendalaman makna) dan tazkiyah (penyucian diri). Dari 
sisi pedagogis, tadabbur dapat diimplementasikan melalui strategi dialog 
tafakkuri, project-based learning Qur’ani, dan journaling tadabburi sebagai 
sarana internalisasi nilai. Dengan demikian, tadabbur menjadi pendekatan 
pedagogis yang menggabungkan dimensi rasional, emosional, dan spiritual 
peserta didik (Idharudin & Nurhasanah, 2025).

1.	 Dimensi Psikologis dan Sosial-Kultural Tadabbur
Secara psikologis, tadabbur menumbuhkan kesadaran diri, empati, 

dan kepekaan sosial—pilar penting dalam pembentukan syakhsiyyah 
Qur’aniyyah (Auliaurrahman et al., 2024). Proses perenungan mendalam 
terhadap ayat-ayat Allah membangun kestabilan emosi, ketenangan batin, 
dan kesadaran moral. Secara sosial-kultural, tadabbur berfungsi sebagai 
basis dakwah dan rekonstruksi peradaban. Al-‘Umar menegaskan bahwa 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 118-146 140
tadabbur harus melahirkan amal sosial, bukan sekadar kontemplasi 
personal (Al-‘Umar, 2015). Dakwah  dan Pendidikan berbasis tadabbur 
menghidupkan nilai-nilai Qur’ani dalam kehidupan masyarakat: keadilan, 
kejujuran, solidaritas, dan kepedulian sosial.

2.	 Implikasi Institusional dan Gerakan Tadabbur
Pemikiran Al-‘Umar juga memberikan inspirasi bagi pengembangan 

institusi pendidikan Qur’ani berbasis tadabbur. Melalui lembaga-lembaga 
seperti Markaz al-Tadabbur al-Duwalī, ia menginisiasi model pendidikan 
yang menekankan refleksi spiritual dan internalisasi nilai wahyu 
(Idharudin, Nurhasanah, & Heriyanto, 2025). Dalam konteks Indonesia, 
gagasan ini dapat diadaptasi melalui integrasi tadabbur ke dalam kurikulum 
madrasah, pesantren, dan perguruan tinggi Islam, serta melalui digitalisasi 
pembelajaran Qur’ani agar lebih kontekstual dengan generasi muda. Dengan 
demikian, tadabbur dapat menjembatani antara tradisi keilmuan Islam 
klasik dan tantangan spiritual masyarakat modern (Abu Ghuddah, 1996).

Secara keseluruhan, konsep tadabbur dalam pandangan Nashir 
Al-‘Umar memberikan kontribusi signifikan terhadap teori dan praksis 
pendidikan Islam kontemporer. Ia mengembalikan Al-Qur’an sebagai pusat 
epistemologi pendidikan, memperkaya metodologi pembelajaran dengan 
dimensi reflektif-spiritual, serta menawarkan kerangka pembentukan 
karakter dan peradaban berbasis wahyu (Idharudin, 2025). Dengan 
menjadikan tadabbur sebagai paradigma pendidikan, Islam tidak hanya 
mencetak generasi yang cerdas dan berilmu, tetapi yang beriman, berakhlak, 
dan berperadaban Qur’ani, bukan sekadar metode tafakkur, melainkan 
mencerdaskan akal, menyinari hati, dan membangun peradaban Al-Qur’an.

Kesimpulan
Penelitian ini bertujuan untuk menguraikan konsep tadabbur Al-Qur’an 
menurut Nashir Al-‘Umar, menganalisis implikasinya terhadap pendidikan 
Islam, serta merumuskan model implementatifnya dalam pembelajaran dan 
dakwah kontemporer. Berdasarkan kajian konseptual dan analisis tematik 
dalam menjawab tujuan penelitian yang dirumuskan, maka ditemukan 
hasil penelitian bahwa tadabbur dalam pandangan Al-‘Umar merupakan 
proses reflektif dan spiritual yang melibatkan keterpaduan antara tilawah, 
pemahaman, dan pengamalan Al-Qur’an. Temuan penelitian ini menunjukkan 
bahwa Al-‘Umar menempatkan tadabbur sebagai inti dari kehidupan Qur’ani 
yang berfungsi sebagai sarana pembersihan hati, penguatan iman, dan 
pedoman moral yang menuntun manusia menyesuaikan perilaku dengan 
nilai qur’ani. Faktor pendukung seperti keikhlasan, ketenangan jiwa, 
dan pemahaman bahasa Arab menjadi prasyarat keberhasilan tadabbur, 
sementara penghalangnya meliputi kemaksiatan, kesibukan duniawi, dan 
kekerasan hati. Adapun dampaknya mencakup transformasi spiritual, 
intelektual, moral, dan sosial yang memperkuat kesalehan individu dan 
membangun kekuatan umat. Implikasi dari konsep tadabbur Al-‘Umar 
terhadap pendidikan Islam kontemporer terletak pada pentingnya 



Wela Maryani, Ali Musolli Sohibi Harahap, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin
Tadabbur Al-Qur’an dalam Pendidikan Islam 141

menjadikannya sebagai pendekatan pedagogis dalam pembelajaran Al-
Qur’an. Integrasi tadabbur ke dalam sistem pendidikan dapat menumbuhkan 
pembelajaran yang reflektif, holistik, dan berorientasi pada pembentukan 
karakter Qur’ani. Dengan demikian, tadabbur menjadi solusi konseptual 
terhadap krisis moral dan formalisme dalam pendidikan Islam modern. 
Penelitian ini memberikan kontribusi teoretis terhadap pengembangan 
kajian tafsir tarbawi dan metodologi pendidikan Qur’ani, sekaligus membuka 
ruang bagi penelitian lanjutan di ranah empiris. Namun demikian, 
penelitian ini memiliki keterbatasan karena masih bersifat konseptual 
dan berbasis analisis literatur, sehingga belum menguji secara empiris 
efektivitas penerapan tadabbur dalam konteks pembelajaran. Oleh karena 
itu, penelitian selanjutnya diharapkan dapat menelaah implementasi 
konsep ini di berbagai lembaga pendidikan Islam secara lebih mendalam 
dan terukur, khususnya dalam menguji dampaknya terhadap pembentukan 
spiritualitas dan akhlak peserta didik.

Daftar Pustaka
Abdul, A. H. M. (2022). Pendidikan Ruhani. Gema Insani Press.
Abdurrahman, J. (2020). Athfaul Muslimin Kaifa Rabbahum Nabiyul Amin; 

Islamic Parenting Pendidikan Anak Metode Nabi. Aqwam.
Abu Ghuddah, A. F. (1996). Ar-Rasul Al-Mu’allim wa Asalibu fi At-Ta’lim. Dar 

Al-Basyair.
Ad-Duwesy, M. A. (2019). Menjadi Guru Sukses dan Berpengaruh. Pustaka 

Elba.
Agus, A. (2025). Konsep Tauhid Perspektif Nashir Al-Umar: Implementasi 

dalam Dakwah dan Pendidikan di Era Modern. Jurnal Bina Ummat, 
8(1), 145–158.

Agusman, A., Samsuddin, S., & Iskandar, I. (2025). Konsep tauhid perspektif 
Nashir Al-Umar: Implementasi dalam dakwah dan pendidikan di era 
modern. Jurnal Bina Umat: Membina dan Membentengi Umat, 8(1), 
152 https://doi.org/10.38214/jurnalbinaummatstidnatsir.v8i1.338

Al-Ajuri, A. B. (2017). Akhlaq ḥamalatil Qur’an. Kairo: Darul Ittiba. 
Al-Andalusi, M. I. (1420 H). Al-Baḥr al-Muḥīṭ fī at-tafsīr. Beirut: Darul 

Fikr.
Al-Dimasyqiy, I. bin K. (2004). Tafsir Ibnu Katsir. Darussalam.
Al-Lahim, K. A. K., & Ar-Ruwaisyid, A. B. R. (2016). Qawā‘id al-Tadabbur al-

Amtsāl li Kitābillāh.
Al-Qayyim al-Jauziyyah, I. (n.d.). Aṣ-Ṣawā‘iq al-Mursalah ‘alā al-Jahmiyyah 

wa al-Mu‘aṭṭilah.
Al-Sa’dī, A. ibn N. (2000). Taisīr al-Karīm al-Rahmān fī Tafsīr Kalām al-

Mannān. al-Risālah.
Al-Shabuni, M. A. (2016). Al-Tibyan fi Ulum Al-Qur’an. Dar Al-Ilmiyah.
Al-Umar, N. (2011a). Afala Yatadabbaruna Al-Qur’an. Dar Al-Hadharah.



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 118-146 142
Al-Umar, N. (2011b). Silsilah Liyadabbaru Ayatihi. Dar Al-Hadharah.
Al-Umar, N. (2013). Tadabbur Al-Qur’an: Kewajiban yang Terabaikan. DPP 

Wahdah Islamiyah.
Al-Umar, N. (2015). Madarij Al-Hifdzi wa Al-Tadabbur. Dar Al-Hadharah.
An-Nahlawi, A. (2023). Pendidikan Islam di Rumah, Sekolah, dan Masyarakat. 

Gema Insani.
Antaranews.com. (2013). Lembaga Tadabbur Qur’an Indonesia Diresmikan. 

Antaranews.com. https://www.antaranews.com/berita/lembaga-
tadabbur-quran-indonesia-diresmikan.

Arikunto, S. (2022). Prosedur Penelitian: Suatu Pendekatan Praktik (Edisi 
Revisi). Rineka Cipta.

Arsyad, M., Bashori, B., & Nadhiroh, W. (2025). Literasi digital Qur’ani: 
Integrasi konsep laghw dan tadabbur dalam menghadapi brain rot di 
era digital. Al-Qudwah, 3(2), 149–166. http://dx.doi.org/10.24014/
alqudwah.v3i2.36248

Auliaurrahman, Rahman, M., Bustami, & Usman, Z. A. (2024). Islam dan 
Moralitas Kontemporer. Bandar Publishing.

Creswell, J. W. (2024). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed 
methods approaches (4th ed.). SAGE Publications.

El-Munawiy, S. (2013). Mengenal Lebih Dekat Sosok Syaikh Prof. Dr. Nashir 
ibn Sulaiman Al-‘Umar. https://www.arrahmah.id/mengenal-sosok-
syaikh-prof-dr-nashir-ibn-sulaiman-al-umar.

El-Munawiy, S. (2015). Biografi Syaikh Nashir Al-Umar.https://fimadani.
com/biografi-syaikh-nashir-al-umar.

Hadi, M. S. (2025). Menelaah Konsep dan Aktualisasi Iman, Islam, dan Ihsan 
dalam Tadabbur Al-Qur’an. Multidiscience: Journal of Multidisciplinary 
Science, 2(1), 175–183. https://doi.org/10.59631/multidiscience.
v2i1.316.

Hamzah, A. (2019). Perspektif Al-Qur’an tentang Tadabbur. Al-Mubarak, 67.
Hasanah, M. N., Muslih, M., & Idharudin, A. J. (2025). Islamisasi Ilmu 

Pengetahuan: Analisis Komparatif Pemikiran Syed Muhammad 
Naquib al-Attas dan Ismail Raji al-Faruqi. Tarbawi Ngabar: Jurnal of 
Education, 6(1), 106–129.

Heryanto, B., Sarifudin, A., Herman, H., Maulida, A., & Jabar, A. (2022). 
Metode Rasulullah Dalam Mendidik Anak: Studi Hadits Sammillah 
Wakul Biyaminik Wa Mimma Yalik (Ucapkan Bismillah Dan Makan 
Menggunakan Tangan Kanan Dan Memakan Makanan Yang Ada 
Disekitar). Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 11(03), 819–830.

Hidayatullah.com. (2016). Ketua Lembaga Tadabbur Al-Qur’an Internasional 
Isi Tabligh Akbar di STIBA Makassar.https://hidayatullah.com/berita/
berita-dari-anda/2016/07/29/98508/ketua-lembaga-tadabbur-al-
quran-internasional-isi-tabligh-akbar-di-stiba-makassar.

Husaini, A. (2020). Pendidikan Islam Mewujudkan Generasi Gemilang Menuju 
Negara Adidaya 2045. YPI At-Taqwa.

Idharudin, A. J. (2025a). Analisis Silabus Pelajaran Fikih Kelas VII Madrasah 



Wela Maryani, Ali Musolli Sohibi Harahap, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin
Tadabbur Al-Qur’an dalam Pendidikan Islam 143

Tsanawiyah: Perspektif Tujuan Pendidikan Islam. As-Sulthan Journal 
of Education, 1(4), 806–815.

Idharudin, A. J. (2025b). Peran Komite Sekolah Dalam Implementasi 
Manajemen Berbasis Sekolah Menuju Indonesia Emas. As-Sulthan 
Journal of Education, 1(3), 575–591.

Idharudin, A. J., Alim, A., & Al Kattani, A. H. (2020). Model Pendidikan Akhlak 
Sekolah Dasar (Studi Pendidikan Akhlak Perspektif Syaikh Utsaimin 
Dan Pendidikan Akhlak). Penerapan Kajian, Perlakukan, Dan Riset 
Untuk Peningkatan Sumber Daya Manusia Menghadapi Era 4.0, 2(2), 
69.

Idharudin, A. J., & Azizah, B. N. (2025a). Transformasi Karakter Religius 
Santri Melalui Halaqah Tarbiyah: Analisis Peran Murabbi dan 
Internalisasi Nilai 5M Wahdah Islamiyah. AL-QIBLAH: Jurnal Studi 
Islam Dan Bahasa Arab, 4(6), 697–712.

Idharudin, A. J., & Azizah, B. N. (2025b). Transformasi Karakter Religius Santri 
Melalui Halaqah Tarbiyah: Analisis Peran Murabbi dan Internalisasi 
Nilai 5M Wahdah Islamiyah di Pesantren Tahfidz: Transforming 
Religious Character through Halakah Tarbiyah: The Role of Murabbi 
and the Implementation of the 5M. AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam Dan 
Bahasa Arab, 4(6), 697–712.

Idharudin, A. J., & Nurhasanah, M. (2025). Metode Pendidikan Integratif 
Dalam Membentuk Akhlak Siswa Sekolah Dasar. As-Sulthan Journal of 
Education, 2(2), 237–252.

Idharudin, A. J., Nurhasanah, M., & Heriyanto, B. (2025a). Peran Sarana dan 
Prasarana dalam Meningkatkan Kualitas Pendidikan Islam: The Role 
of Facilities and Infrastructure in Enhancing. DIRASAH: Jurnal Kajian 
Islam, 2(2), 242–258.

Idharudin, A. J., Nurhasanah, M., & Heriyanto, B. H. B. (2025b). Strategi 
Hubungan Masyarakat Sekolah Dalam Meningkatkan Mutu Pendidikan 
Di Era Digital. As-Sulthan Journal of Education, 1(4), 712–725.

Idharudin, A. J., Nurhasanah, M., & Samsuddin, S. (2025). Pengaruh Metode 
Penugasan dan Presentasi terhadap Prestasi Akademik Mahasiswa: 
The Influence of Assignment and Presentation Methods on 
Students’ Academic Achievement. TARBIYAH: Jurnal Pendidikan Dan 
Pembelajaran, 2(1), 18–30.

Idharudin, A. J., Samsuddin, S., Yusup, A. M., & Shamsul, M. N. (2024). Metode 
Targhib Dan Tarhib Dalam Membentuk Akhlak Siswa Sekolah Dasar. 
CONS-IEDU, 4(2), 341–355.

Idharudin, A. J., Yasyakur, M., & Husnaldi, M. (2025). Pemberdayaan Potensi 
Masyarakat Berbasis Keislaman di Era Digital untuk Kemajuan Desa 
Cihedeung Udik, Kecamatan Ciampea, Kabupaten Bogor. Khidmatul 
Ummah: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, 6(02), 129–144.

Kemenag. (2011). Al-Qur’an dan Terjemahannya. Lajnah Pentashihan Mushaf 
Al-Qur’an.

Ishaq, Z., & Hamid, I. M. (2021). Konsep dan Metode Tadabbur dalam Al-
Qur’an. Ummul Qura: Jurnal Institut Pesantren Sunan Drajat (INSUD) 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 118-146 144
Lamongan, 16(2), 132–141. https://doi.org/10.55352/uq.v16i2.143.

Iskandar, I., Samsuddin, S., Idharudin, A. J., & Azizah, B. N. (2025). 
Transformasi karakter religius santri melalui halaqah tarbiyah: 
Analisis peran murabbi dan internalisasi nilai 5M Wahdah Islamiyah di 
pesantren tahfidz. Al-Qiblah: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab, 4(6), 
697–712. https://doi.org/10.36701/al-qiblah.v4i6.2699

Jafar, & Sipon. (2022). Tadabbur al-Quran and Its Implications for Mental 
and Emotional Well-Being under Movement Control Order Conditions. 
Revelation and Science, 12(1), 43.

Katsir, I. (2003). Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim Jilid 2. Pustaka Imam Asy-Syafi’i.
Kohar, A., Idharudin, A. J., Ramadhan, A., & Saputra, D. (2020). Membangun 

Dan Membina Generasi Muda Yang Bertakwa Dengan Optimalisasi 
Masjid Dalam Upaya Mewujudkan Masyarakat Madani Di Kampung 
Muara Kidul Kelurahan Pasir Jaya Kota Bogor. Khidmatul Ummah: 
Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, 1(02), 114–132.

Maryani, W., Harahap, A. M. S., & Azizah, B. N. (2025). Tarbiyah dalam 
perspektif Al-Qur’an: Analisis semantik terhadap kata rabb dan 
relevansinya dengan konsep pendidikan Islam. Imtiyaz: Jurnal Ilmu 
Keislaman, 9(4), 1023–1039. https://doi.org/10.46773/imtiyaz.
v9i4.2951

Mas’ud, A. (2020). Paradigma Pendidikan Islam Humanis. IRCISOD.
Menteri Agama Buka Secara Resmi Rakernas Kementerian Agama RI 2024. 

(2024). Kementerian Agama Republik Indonesia. https://kemenag.
go.id.

Moleong, L. J. (2022). Metodologi Penelitian Kualitatif (Edisi Revisi). PT 
Remaja Rosdakarya.

Muhammad, I. A. (2025). Pemikiran Pendidikan Islam; Gagasan Ilmuan 
Muslim. Pustaka Pelajar.

Muhlisin, M. (2024). Tantangan globalisasi terhadap pendidikan karakter 
Islami. In I. W. Ningsih et al. (Eds.), Pendidikan karakter dalam 
perspektif Islam (p. 174). Lombok: CV. Al-Haramain Lombok.

Mulauddin, A., Idharudin, A. J., & Muta’al, I. (2025). Optimalisasi 
Pemberdayaan Masyarakat Melalui Ketakwaan, Ekonomi, Pendidikan 
Dan Kesehatan Desa Citapen, Ciawi-Bogor. DEVELOPMENT: Journal of 
Community Engagement, 4(4), 753–765.

Munawwir, A. W. (1997). Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia terlengkap. 
Yogyakarta: Pustaka Progresif.

Nasir, M., Isasih, W. D., & Ajiani, I. P. F. (2024). Pembinaan karakter religius 
siswa melalui program tahfidz dan tadabbur Al-Qur’an di SMA Islam 
Al-Azhar NW Kayangan Lombok Barat. Jurnal Zentrum Mengabdi, 1(2), 
67–73. https://doi.org/10.69657/bc5yve96

Ningsih, I. W., Andini, A., Rahmawati, S., Ali, A., Hajras, M., Mahahamid, N. L., 
... & Muhlisin, M. (2024). Pendidikan karakter dalam perspektif Islam. 
Lombok: CV. Al-Haramain Lombok.

Nurhasanah, M., & Idharudin, A. J. (2025). Progressive Islam: Building 



Wela Maryani, Ali Musolli Sohibi Harahap, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin
Tadabbur Al-Qur’an dalam Pendidikan Islam 145

Tolerance with an Islamic Framework in Muhammadiyah Islamic 
Education Institutions. Sphere of Educational Innovation, 1(3), 107–
118.

Nurhasanah, M., Idharudin, A. J., & Alfin, K. Z. (2025). The Role Of Kyai In The 
Culture Of Religious Moderation In The Digital Era At The Ribath Nurul 
Anwar Islamic Boarding School. Proceedings of Annual International 
Conference On Religious Moderation, 2(1), 213–221.

Nurhasanah, M., Idharudin, A. J., Darmanto, D., & Alfin, K. Z. (2024). The 
Problematics of Paulo Freire’s Concept of Humanist Education from 
an Islamic Perspective. Al-Lubab: Jurnal Penelitian Pendidikan Dan 
Keagamaan Islam, 10(2), 123–142.

Nurhasanah, M., Muslih, M., & Idharudin, A. J. (2025). Islamisasi Ilmu 
Pengetahuan: Analisis Komparatif Pemikiran Syed Muhammad 
Naquib al-Attas dan Ismail Raji al-Faruqi. Tarbawi Ngabar: Jurnal of 
Education, 6(1), 106–129.

Ridho, A. Z. (2024). From Tafsir to Tadabbur: A Preliminary Survey of Saudi 
Scholars’ Trends in Understanding the Qur’an. Tanzil: Jurnal Studi Al-
Qur’an, 104–105.

Rokim, S., Kohar, A., Heryanto, B., & Jabar, A. (2023). Aktualisasi Kegiatan 
Sosial Keagamaan Pasca Pandemi Covid-19 Pada Masyarakat 
Perkotaan (PKM di Kelurahan Menteng Kota Bogor Jawa Barat). 
Khidmatul Ummah: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, 4(01).

Rosyid, A., Zakaria, A., & Qohhar, A. (2021). Pendampingan Masyarakat Dalam 
Membangun Ketahanan Pangan Dan Prilaku Hidup Sehat Di Era New 
Normal. Khidmatul Ummah: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, 
2(01), 109–121. 

Samsuddin, S. (2024). Sistem kaderisasi dai. Sleman: Zahir Publishing.
Samsuddin, S., Idharudin, A. J., & Maya, R. (2025). Ibn Taimiyah’s Philosophy 

of Empiricism: Relevance and Transformation in Contemporary 
Science. Journal of Islamic Studies, 2(4), 442–453.

Samsuddin, S. S., Maya, R., Idharudin, A. J., & Masuwd, M. (2025). A Character 
Education Model Based On Epistemology Revelation–Reason–Sense: 
A Study Of Ibn Taimiyah’s Thoughts. Al-Mujaddid: Jurnal Ilmu-Ilmu 
Agama, 7(2), 121–139.

Senjaya, S., Kosasih, A., Hermawan, W., & Oki, A. (2023). Implementasi 
tadabbur berbasis maqāṣid al-Qur’an. ZAD Al-Mufassirin, 5(1), 78–92. 
https://doi.org/10.55759/zam.v5i1.65

Shamsul, M. N., Patahuddin, A., & Idharudin, A. J. (2024). Pemikiran 
Pendidikan Hasan Langgulung Tentang Tujuan Pendidikan Dan 
Relevansinya Dengan Tujuan Pendidikan. CONS-IEDU, 4(1), 46–57.

Solichin, . Mohammad Muchlis. (2019). Pendekatan Humanistik Dalam 
Pembelajaran.

Stiba.ac.id. (2016). Syaikh Nashir al-Umar: Al-Qur’an Solusi Segala Masalah. 
STIBA Makassar. https://stiba.ac.id/2016/07/31/syaikh-nashir-al-
umar-al-quran-solusi-segala-masalah.



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 118-146 146
Suryaningsih, R. B. (2013, Juni 2). Lembaga Tadabbur Al-Qur’an 

Indonesia diresmikan. Republika.co.id. Retrieved from https://
news.republika.co.id/berita/mnr5hl/lembaga-tadabbur-al-quran-
indonesia-diresmikan

Taimiyah, T. al-D. A. I. (1997). Majmu‘ Fatawa Syaikh al-Islam Ibn Taimiyah (‘Abd al-Rah-
man Muhammad al-‘Ashimi al-Najdi al-Hanbali (Ed.)). Muassasah al-Risalah.

Wahdah.or.id. (2013). Ustad Zaitun: Tarbiyah Qur’aniyah Melalui Tadabbur 
al-Qur’an. https://wahdah.or.id/ustad-zaitun-tarbiyah-qur-aniyah-
melalui-tadabbur-al-qur-an/

Yamin, M., & Sanuri, S. (2024). Implementations of the digital madrasah 
initiative: Challenges and strategies. Jurnal Teknologi Dan Pendidikan 
Islam, 17(2), 52–68.

Yunus, M. (2021). Metode Khusus Pengajaran Agama Islam. Hidakarya.
Zubaedi. (2024). Desain Pendidikan Karakter; Konsepsi dan Aplikasi di 

Lembaga Pendidikan. Kencana.


