PERADABAN JOURNAL OF
RELIGION AND SOCIETY
Vol. 5, Issue 1, January 2026

ISSN 2962-7958

Page : 181-197
DOI:
https://doi.org/10.59001/pjrs.v5i1.781

Copyright
© The Author(s) 2026

This work is licensed under a
Creative Commons Attribution 4.0
International License

PERADABAN JOURNAL OF
RELIGION AND
SOCIETY

Article

Implikasi Tafsir Psikologis
Surah Yusuf terhadap
Pendidikan AKkhlak dan
Pengendalian Diri: Perspektif
Tafsir Al-Azhar Karya Buya
Hamka

Angga Suryana

Universitas Islam Indonesia, Yogyakarta, Indonesia;
email : 24913050@students.uii.ac.id

Abstract

The moral and spiritual challenges faced by Muslim students necessitate
the strengthening of moral education that is oriented not only toward
cognitive development but also toward character formation and self-
control. This study examines the implications of the psychological
interpretation of Surah Yusuf for moral education and self-control based
on Tafsir Al-Azhar by Buya Hamka. The aim of this research isto analyze the
psychological and spiritual values embedded in Surah Yusuf, particularly
moral integrity, patience, and self-control, as well as their relevance to
contemporary Islamic education. This study employs a library research
method using a thematic tafsir approach and narrative analysis of Tafsir
Al-Azhar. The findings indicate that Buya Hamka’s interpretation of Surah
Yusuf emphasizes the importance of self-control, steadfast faith, and
honesty as foundational elements of moral education. These values can be
integratedinto Islamiceducationalpracticestodevelopstudents’character
resilience and adaptability in responding to the challenges of modern life.

Keyword

Character education, moral education, self-control, Surah Yusuf,
Tafsir Al-Azhar



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 181-197

Abstrak

Tantangan moral dan spiritual yang dihadapi peserta didik Muslim menuntut
penguatan pendidikan akhlak yang tidak hanya berorientasi pada aspek kognitif,
tetapi juga pada pembentukan karakter dan pengendalian diri. Penelitian ini
mengkaji implikasi tafsir psikologis Surah Yusuf terhadap pendidikan akhlak
dan pengendalian diri berdasarkan Tafsir Al-Azhar karya Buya Hamka. Tujuan
penelitian ini adalah menganalisis nilai-nilai psikologis dan spiritual dalam
Surah Yusuf, khususnya integritas moral, kesabaran, dan pengendalian diri, serta
relevansinya bagi pendidikan Islam kontemporer. Metode yang digunakan adalah
studi pustaka dengan pendekatan tafsir tematik dan analisis naratif terhadap Tafsir
Al-Azhar. Hasil kajian menunjukkan bahwa tafsir Buya Hamka terhadap Surah
Yusuf menekankan pentingnya pengendalian diri, keteguhan iman, dan kejujuran
sebagai fondasi pendidikan akhlak. Nilai-nilai tersebut dapat diintegrasikan ke
dalam pembelajaran pendidikan Islam untuk membentuk karakter peserta didik
yang kuat dan adaptif terhadap tantangan kehidupan modern.

Kata Kunci

Pendidikan akhlak, pengendalian diri, pendidikan karakter, Surah Yusuf, Tafsir Al-
Azhar

Pendahuluan

Bahasa merupakan sistem simbolik yang mengandung makna dan
merepresentasikan realitas, baik dalam bentuk lisan maupun tulisan.
Karena itu, bahasa menjadi objek kajian utama yang menampakkan beragam
dimensi makna melalui pernyataan, penjelasan, ilustrasi, serta perubahan
pola pikir dalam konteks situasional dan pragmatis, termasuk perbedaan
sudut pandang deskriptif dan keragaman bentuk penalaran (Dewi et al.
2020). Al-Qur’an diturunkan Allah Swt. kepada Nabi Muhammad saw. dalam
bahasa Arab yang pada masa itu mencapai puncak keindahan dan kekuatan
retorikanya, sehingga menjadi tantangan langsung bagi bangsa Arab yang
unggul dalam kefasihan berbahasa. Salah satu tujuan utama diturunkannya
Al-Qur’an adalah menyampaikan kisah-kisah umat terdahulu sebagai
penguat risalah kenabian, sekaligus membangkitkan kesadaran manusia
akan misi hidupnyadi duniadan membina jiwa agar mencapai kesempurnaan
spiritual dan moral (2202 «xb\S),

Keindahan dan kekuatan bahasa Al-Qur’an tampak secara menonjol
dalam kisah-kisah para nabi, khususnya kisah Nabi Yusuf yang sarat dengan
pesan moral dan kedalaman psikologis. Melalui pendekatan tematik
terhadap ayat-ayat QS. Yusuf, dapat disimpulkan bahwa kisah ini tidak
hanya relevan sebagai objek tafsir, tetapi juga sebagai rujukan pendidikan
akhlak yang bersifat transformatif. Integrasi nilai-nilai seperti kejujuran,
kesabaran, keteguhan, dan sikap memaafkan ke dalam pendidikan Islam
dapat membentuk pribadi yang resilien secara emosional dan spiritual
melalui pembelajaran berbasis narasi (Putri 2017). Pendekatan kisah
Qur’ani ini dinilai lebih efektif dibandingkan metode dogmatis karena
menyentuh dimensi emosional dan kognisi moral peserta didik. Oleh karena

182



Angga Suryana
183 Tafsir Psikologis Surah Yusuf

itu, sebagian ulama memahami Surah Yusuf sebagai Ahsan al-Qashash, yakni
sebaik-baik kisah, karena selain kaya akan pelajaran dan hikmah, ia juga
menghadirkan gambaran hidup tentang dinamika jiwa manusia, konflik
batin, dan kasih sayang dalam bingkai sejarah yang sarat makna (Shihab
2002).

Secara psikologis, ayat-ayat QS. Yusuf: 23-29 memuat dinamika
emosional yang kompleks dan menggugah perhatian banyak peneliti karena
mengangkat pertarungan batin antara nafsu, cinta, dan nilai keimanan.
Kisah ini menggambarkan bagaimana manusia, meskipun berada dalam
posisi rentan terhadap godaan, tetap memiliki kapasitas untuk memilih
jalan pengendalian diri dan integritas moral melalui kekuatan iman,
pendekatan tematik terhadap ayat-ayat ini juga menegaskan bahwa Al-
Qur’an tidak hanya memaparkan kisah untuk dikenang, tetapi untuk
diinternalisasi sebagai pola pendidikan jiwa. Dalam konteks QS. Yusuf,
pengendalian diri dapat dipahami sebagai proses mental yang didorong
oleh nilai-nilai keimanan, di mana individu belajar mengenali dorongan
negatif, menahannya, dan mengalihkannya pada tindakan yang lebih luhur
(Sofiyan 2017). Inilah yang dalam psikologi disebut dengan mekanisme
pertahanan diri yang sehat dan rasional, dalam konteks kontemporer, Surat
Yusuf Relevan sebagai model Pendidikan karakteer berbasis narasi Qur’ani,
Karakter Yusuf memperlihatkan bahwa integritas moral bukan hasil dari
kondisi sosial atau posisi kekuasaan, tetapi dari kemampuan seseorang
dalam mengatur dorongan batin, memilih nilai ketakwaan, dan tetap
berpegang pada prinsip meski berada dalam tekanan luar biasa.

Dalam konteks tafsir Tafsir AlAzhar, terdapat konsistensi pemaknaan
bahwa kekuatan moral Nabi Yusuf terletak pada ikhlas, kesabaran, dan
kematangan batin. Nilainilai ini tidak sekadar menjadi angan-angan
spiritual, melainkan diwujudkan dalam bentuk kontrol diri yang menolak
godaan duniawi dan tetap berpegang pada prinsip moral yang luhur
Menurut kerangka pemikiran yang diidentifikasi dalam studi pendidikan
akhlak ala Tafsir AlAzhar, keikhlasan Yusuf terbukti dalam tindakannya yang
murni dan tanpa pamrih. Ia tidak bertindak dengan motif kekuasaan atau
nafsu, melainkan karena ketulusan yang bersumber dari iman sejati, Hal
ini disebabkan karena al-Qur’an berfungsi sebagai mau’izhah dan sebagai
pedoman hidup bagi seluruh umat muslim (al-huda)(Ritonga 2018). Begitu
pun kisah Nabi Ya’qub dan Nabi Yusuf sebagai ayah dan anak(Bohari and
Yusof2020).Keduanyadikisahkandi dalamal-Qur’andenganjelasagardapat
dipelajari dan diteladani sikap dan perilaku keduanya dalam kehidupan
manusia. Hubungan ini sangat memungkinkan adanya kecenderungan
pemikiran Hamka tentang pendidikan karena hubungan ayah dan anak juga
sangat erat dengan aspek tarbiyah.

Begitu pun kisah Nabi Yaqub dan Nabi Yusuf sebagai ayah dan
anak, keduanya dikisahkan di dalam Al-Qur’an dengan jelas agar dapat
dipelajari dan diteladani sikap dan perilaku keduanya dalam kehidupan
manusia. Relasi ini bukan sekadar hubungan biologis, tetapi mencerminkan
komunikasi yang sarat dengan nilai spiritual, kesabaran, dan pendidikan



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 181-197

karakter. Nabi Yaqub tidak hanya hadir sebagai ayah yang penuh kasih
sayang, tetapi juga sebagai seorang murabbi (pendidik) yang membimbing
anaknya melalui nasihat, doa, dan kepercayaan mendalam terhadap takdir
[lahi. Ketika Yusuf kecil mengalami mimpi profetik, Yaqub menyikapinya
dengan kebijaksanaan dan edukatif, memberi pengarahan dengan halus,
dan menjaga Yusuf dari potensi konflik saudara-saudaranya (Kadri 2020).
Ini adalah salah satu contoh pendidikan hati (tarbiyatul qalb) yang berakar
pada spiritualitas dan hikmah.

Hubungan ini sangat memungkinkan munculnya kecenderungan
pemikiran Hamka tentang pendidikan, karena bagi Hamka, pendidikan
bukan hanya mentransfer ilmu, melainkan membentuk karakter dan jiwa.
Dalam Tafsir Al-Azhar, Hamka memandang bahwa nilai-nilai pendidikan
tidak hanya terletak pada ayat yang berbicara langsung tentang perintah
belajar atau akhlak, tetapi juga terkandung dalam kisah-kisah para nabi,
khususnya dalam bagaimana hubungan antar anggota keluarga dijalani.
Dalam konteks ini, kisah Yaqub dan Yusuf menjadi cermin pendidikan
ideal yang mengajarkan nilai kesabaran, kejujuran, tanggung jawab, dan
pengendalian diri, terutama dalam menghadapi ujian hidup dan konflik
batin.

Dengan demikian, pendekatan tafsir tarbawi menjadi sangat penting.
Tafsir tarbawi diharapkan mampu mengekstrak ayat-ayat Al-Qur’an dari
perspektif pendidikan (Makmun 2013). Tidak hanya melihat teks sebagai
wahyu normatif, tetapi juga sebagai pedoman praktis untuk pembentukan
karakter manusia dalam berbagai aspek kehidupan. Tujuannya adalah
menghadirkan pendidikan Qur’ani yang relevan dan aplikatif, terutama
dalam menghadapi tantangan moral dan spiritual zaman modern. Tafsir
seperti ini bukan hanya membahas makna linguistik atau hukum dari
suatu ayat, tetapi juga menggali nilai-nilai pedagogis yang terkandung
dalam narasi-narasi Qur’ani, termasuk tentang kasih sayang, keteladanan,
komunikasi efektif, dan strategi pengasuhan Islami yang kontekstual.

Dengan membumikan nilai-nilai pendidikan dari kisah para nabi
seperti hubungan ayah-anak dalam kisah Yaqub dan Yusuf tafsir tarbawi
membuka ruang baru bagi model pendidikan Islam yang berakar kuat pada
sumber wahyu, namun tetap adaptif terhadap kebutuhan zaman. Dalam
hal ini, pendekatan Buya Hamka dalam Tafsir Al-Azhar menjadi kontribusi
besar bagi pembaruan pendidikan akhlak dan spiritualitas yang tidak kaku,
tetapi lebih berfokus pada nilai-nilai kemanusiaan dan pemahaman yang
mendalam.

Dengan demikian, artikel ini berusaha memberikan kebaruan dan
kontribusi baru bagi wacana pendidikan Islam dengan menunjukkan
bahwa Al-Qur’an, melalui kisah Nabi Yusuf, tidak hanya mendidik dalam
arti formal, tetapi juga menyentuh aspek terdalam dari jiwa manusia. Dan
melalui penafsiran Buya Hamka yang kuat nuansa tarbawinya, nilai-nilai
tersebut dapat ditarik ke dalam konteks pendidikan akhlak kontemporer
yang relevan dan aplikatif. Maka, pendekatan psikologis terhadap kisah

184



185

Angga Suryana
Tafsir Psikologis Surah Yusuf

Yusuf dan integrasinya dalam tafsir Buya Hamka adalah tawaran segar
bagi dunia pendidikan yang tengah mencari jawaban atas krisis karakter
generasi masa Kkini.

Metode Penelitian

Studi ini menggunakan pendekatan deskriptif kualitatif dengan metode
penelitian kepustakaan (library research)(Rahmadi 2011). Studiini berfokus
padaanalisisayat-ayattertentudalam Surah Yusuf,khususnyayangberkaitan
dengan dinamika psikologis, moral, dan pengendalian diri. Tafsir Al-Azhar
karya Buya Hamka digunakan sebagai referensi utama untuk memahami
pesan-pesan psikologis yang terkandung dalam ayat-ayat. Tujuan dari
penelitian ini adalah untuk mengungkap bagaimana penafsiran psikologis
Surah Yusuf, khususnya dari perspektif Buya Hamka, berkontribusi dalam
meningkatkan pendidikan moral dan pembentukan perilaku pengendalian
diri dalam konteks pendidikan Islam. Data dikumpulkan melalui studi
dokumen dari sumber primer seperti Al-Qur’an dan Tafsir Al-Azhar, serta
sumber sekunder dari literatur pendidikan dan Islam yang relevan (Sari
and Asmendri 2020). Semua data dianalisis menggunakan pendekatan
Miles dan Huberman yang interaktif, yang mencakup proses pengurangan,
penyajian, dan penarikan kesimpulan data. Melalui analisis ini, diharapkan
akan muncul pemahaman yanglebih mendalam tentang nilai-nilai etika yang
terkandung dalam Surah Yusuf dan penerapannya dalam pengembangan
karakter siswa.

Hasil dan Pembahasan

Pendekatan Psikologis Dalam Tafsir Buya Hamka

Ada beberapa faktor yang mendorong Hamka untuk menulis Tafsir
ini. Hamka sendiri menyebutkan hal itu dalam pengantar buku tafsirnya.
Di antara faktor-faktor tersebut adalah keinginannya untuk menanamkan
semangatIslam dan keyakinan padanya di kalangan generasi mudaIndonesia
yang sangat tertarik untuk memahami Al-Qur’an namun menghadapi
hambatan karena ketidakmampuan mereka menguasai bahasa Arab. Selain
itu, kecenderungannya untuk menulis tafsir bertujuan untuk memudahkan
pemahaman para da’'i dan misionaris serta meningkatkan efektivitas
khutbah yang diambil dari sumber-sumber Arab (Hidayati 2018).

Buya Hamka, dalam bukunya “Tafsir Al-Azhar”, tidak memandang
Al-Qur’an sebagai sekadar kumpulan hukum yang mengatur aspek-aspek
hukum kehidupan Muslim. Sebaliknya, ia lebih menekankan pada aspek
spiritual ajaran Islam, yang kaya akan nilai-nilai spiritual dan moral.
Menurut Hamka, Al-Qur’an mengandung petunjuk menyeluruh untuk
kehidupan, yang tidak hanya terbatas pada aspek material atau hukum
formal, tetapi juga mencakup aspek psikologis manusia. Dengan kata lain,
wahyu dipahami sebagai petunjuk ilahi yang mampu membimbing manusia
dalam membangun kekuatan mental dan emosional yang seimbang,
serta mengarahkannya menuju kepribadian yang kuat dan mulia. Hal ini
mencerminkan bahwa fungsi Al-Qur’an menurut Hamka adalah fungsi yang



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 181-197

terintegrasi: mengembangkan akal, membersihkan jiwa, dan mengarahkan
perilaku agar tetap sesuai dengan nilai-nilai iman kepada Allah. Selain itu,
ketika menjelaskan ayat-ayat yang berkaitan dengan kondisi psikologis
seperti kesabaran, keteguhan, atau konflik batin, Hamka tidak hanya
menjelaskan makna teksnya, tetapijuga menafsirkannya secara kontekstual,
yaitu dengan membahas makna psikologis yang tersembunyi di balik ayat-
ayat tersebut. Dia menegaskan bahwa pengalaman spiritual yang dibangun
atas dasar hubungan yang kuat dengan Allah (tauhid), dan kesadaran diri
yang tumbuh dari pemahaman akan hakikat manusia sebagai hamba, akan
melahirkan kepribadian yang kuat dalam menghadapi berbagai dinamika
kehidupan (Ahsan 2021). Di sinilah letak kekuatan pendekatan tafsir Hamka
yang berfokus pada aspek spiritual tidak kaku atau dogmatis, melainkan
membangkitkan kesadaran spiritual dan membuka ruang untuk refleksi
diri.

Dengan cara ini, Al-Qur’an menjadi sarana pendidikan spiritual
yang hidup dan dapat diterapkan. Ajaran yang disampaikan Hamka
dalam tafsirnya tidak bersifat didaktis, melainkan membimbing dengan
bahasa yang ramah dan mudah dipahami. la membangun narasi spiritual
yang membangkitkan harapan, dan membuka jalan untuk membentuk
kepribadian yang sadar, sabar dalam cobaan, dan teguh dalam menjaga
prinsip. Nilai-nilai ini penting untuk memperkuat moral dan pengendalian
diri, terutama di tengah tantangan sosial modern yang sering mengguncang
integritas dan kestabilan emosional individu. Surah Yusuf memang satu
satunya surah dalam Al-Qur’an yang memuat kisah lengkap kehidupan Nabi
Yusuf secara naratif, dari masa kecil hingga puncak kariernya. Kisah ini kaya
dengan konflik batin, emosi, dan pertarungan moral yang menjadi fondasi
pembelajaran psikologis dalam tafsir tematik kontemporer (Mustaqim and
Khalid 2021). Menurut Mustaqim & Khalid narasi ini tidak hanya menyajikan
plot dramatis, tetapi juga mengandung istilah emosi seperti: khawf (takut),
huzn (sedih), ghirah (cemburu), hasad (dengki), kurh (membenci), farah
(suka cita), shahwah (nafsu) dan nadm (penyesalan). Semua itu berfungsi
sebagai mekanisme pertahanan diri (self protection), kompetisi sehat, dan
kontrol moral (self defense) yang bisa dijadikan pelajaran bagi manusia
dalam menghadapi tekanan batin.

Pembacaanlain oleh Muhammad Musahib & Majid Khalifa (2018), yang
mengungkap bahwa QS Yusufjuga mencerminkan emosi secara visual dalam
hubungan antar tokoh seperti kegelisahan Ya’qub, penyesalan saudara-
saudara Yusuf, dan kegembiraan hingga kejatuhannya. Hal ini memperkuat
dimensi manusiawi dalam narasi Qur’ani yang biasa dianggap suci dan
ideal. Selanjutnya, Hanafi & Dahliana (2025) menyoroti bagaimana Yusuf
secara psiko spiritual mengelola emosinya melalui strategi regulasi emosi
yang sesuai dengan teori James Gross termasuk teknik cognitive change
dan perubahan respons. Yusuf aktif memilih situasi, mengubah kognisi,
dan mengarahkan perhatian (kepada Allah) untuk meredam tekanan hasrat
dan fitnah. Dalam tafsir Sayyid Qutb yang dibahas oleh Khairi, Widayati &
Ariyadi (2025) digambarkan bahwa landasan spiritual Yusuf adalah tauhid

186



187

Angga Suryana
Tafsir Psikologis Surah Yusuf

yang membentuk ketahanan psikologis psychological resilience. Qutb
menjelaskan bahwa setiap tahap ujian hidupnya perjalanan hidup, fitnah
saudara, penjara, dilewati dengan keteguhan iman sebagai sumber kekuatan
mental yang tahan banting.

Surat Yusuf sebagai Sumber Pendidikan Akhlak Berbasis Spiritual

Cerita Yusuf tidak hanya terbatas pada keindahan narasi dan daya
tarik keindahan sastra Al-Qur’an, tetapi juga mengandung kekayaan nilai-
nilai moral dan pendidikan yang dapat diterapkan sepanjang zaman, Ketika
Yusuf dihadapkan pada cobaan dan penjara tanpa kesalahan, ia tetap
sabar dan tidak kehilangan imannya, Dari Cobaan hingga Penjara. Sikap ini
bukanlah simbol kepasifan, melainkan keteguhan mental dan spiritual hasil
dari proses latihan batin yang intensif. Sikap sabar yang diambil oleh Nabi
Yusuf merupakan strategi bijaksana dalam menghadapi cobaan, di mana
kesabaran bukan sekadar menahan diri, melainkan cerminan kekuatan
iman dan pengendalian emosi yang matang (Shiddiq). Akhirnya, ketika
saudara-saudaranya datang memohon ampunan, Yusuf memilih untuk
memaafkan mereka dan menjaga martabat mereka, ia tidak menyebut
kesalahan mereka, melainkan berkata bahwa Allah Maha Pengampun dan
Maha Penyayang. Hal ini mencerminkan akhlak yang mulia yang berasal
dari transformasi spiritual, bukan keputusan emosional yang sesaat. Dalam
konteks pendidikan moral, sikap ini merupakan contoh ideal tentang
bagaimana membangun karakter melalui penyerahan diri pada iman dan
cinta yang tulus dalam konteks modern.

Dalam tafsir Al-Azhar, Buya Hamka menjelaskan bahwa ujian besar
yang dihadapi Nabi Yusuf ketika Zuleikha menggoda dia lalu dia dituduh
tanpa bukti bukan sekadar cerita tentang integritas pribadi, melainkan
cerminan pengendalian diri spiritual yang mendalam. Yusuf tetap teguh
meskipun berada dalam kondisi sosial dan psikologis yanglemah. Ia memilih
penjara daripada menyerah pada nafsu dan tekanan lingkungan, karena ia
yakin bahwa Allah adalah pelindung terbaik (Umar 2019).

Buya Hamka menegaskan bahwa pengendalian diri Yusuf bukanlah
sekadar reaksi spontan terhadap godaan, melainkan hasil dari proses
pendidikan spiritual yang panjang, didasarkan pada kesadaran akan tauhid.
Menurut Hamka, seseorang tidak dapat mempertahankan akhlak kecuali jika
jiwanya telah diasah oleh iman yang kuat dan praktik spiritual yang terus-
menerus. Oleh karena itu, pendidikan moral yangideal menurut Hamka tidak
boleh terbatas pada pengajaran nilai-nilai atau pengingatan adat istiadat,
melainkan harus membangun kesadaran internal yang membuat seseorang
memiliki moral karena pilihan spiritualnya, bukan hanya karena takut
akan hukuman sosial atau hukum (Saputra 2019). Konsep ini memberikan
pelajaran penting bahwa pendidikan moral dalam Islam bukanlah sesuatu
yang mekanis atau formal, melainkan proses transformasi internal. Nilai-
nilai moral yang sejati hanya dapat tumbuh ketika seseorang memiliki
hubungan yang kuat dengan Allah, mengenal dirinya sendiri, dan mampu
mengendalikan dorongan nafsu dalam kerangka tauhid. Inilah yang disebut



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 181-197

Buya Hamka sebagai kekuatan spiritual yang menjadi motor utama dalam
menahan diri dari kejahatan dan mengarahkan ke jalan kebaikan.

Pentingnya pendekatan spiritual dalam pendidikan moral juga
didukung oleh penelitian kontemporer. Seperti yang dijelaskan dalam studi
Zulkarnain (2024) yang mengungkapkan tiga bentuk pengendalian diri
yang ditunjukkan oleh Nabi Yusuf dalam Surah Yusuf, yaitu pengendalian
perilaku, pengendalian kognitif, dan pengendalian keputusan dianggap
sebagai hasil dari integrasi antara kesadaran intelektual dan spiritual yang
terus ia kembangkan dalam dirinya. Oleh karena itu, pendidikan moral yang
diwujudkan oleh Nabi Yusuf dan dijelaskan oleh Buya Hamka bukanlah
sekadar narasi atau dogmatis, melainkan konstruktif dalam membentuk
kepribadian manusia dalam konteks modern.

Dari kisah Nabi Yusuf yang disebutkan dalam Surah Yusuf, kita belajar
bahwa nilai-nilai moral yang tinggi seperti kesabaran, pengampunan, dan
pengendalian diri tidak datang begitu saja. Semua itu tumbuh melalui
proses panjang pengembangan diri dan mendekatkan diri kepada
Allah. Ketika Yusuf dihadapkan pada godaan, cobaan, dan tekanan, ia
memilih jalan yang sulit namun benar, karena ia yakin bahwa Allah selalu
bersamanya. Yusuf Hamka dalam tafsirnya menjelaskan bahwa keteguhan
hati Yusuf bukanlah reaksi sesaat, melainkan hasil dari proses pembinaan
rohani yang mendalam. Ia mengingatkan kita bahwa pembentukan moral
bukanlah sekadar memberitahu orang tentang baik dan buruk, melainkan
menanamkan kesadaran dan rasa tanggung jawab terhadap Allah. Oleh
karena itu, pendidikan moral tidak cukup hanya dengan mengajarkan teori,
tetapi harus mengembangkan kesadaran dalam diri setiap orang agar dapat
memilih jalan yang benar meskipun dihadapkan pada tantangan. Inilah
pesan abadi dari kisah Nabi Yusuf, yang tidak hanya indah untuk dibaca,
tetapi juga mengajarkan kita bagaimana hidup dengan makna.

Pengendalian Diri dalam Tafsir Hamka: Perspektif Psikologis-Spiritual dan
Komparasi Tafsir Modern Buya Hamka dan Tafsir Klasik tentang QS. Yusuf: 23-24.

1. Dinamika Nafsu dan Spiritualitas dalam Tafsir (4l-Azhar)

Dalam psikologi Islam, konsep nafs digolongkan menjadi tiga
tingkatan utama: nafs alammarah (jiwa yang memerintahkan keburukan),
nafs al-lawwamah (jiwa yang mencela diri), dan nafs al-muthma’innah (jiwa
yang tenang). Tiga tingkatan ini menggambarkan proses transformasi batin
manusia dalam perjuangan spiritual dan moral. Pada kisah Nabi Yusuf dan
Zulaikha, Zulaikha digambarkan sebagai contoh dominasi nafs alammarabh,
yaitu ketika dorongan emosi dan hasrat fisiknya mengambil alih kendalj,
hingga menimbulkan tindakan yang tidak bermoral (Rosalina 2023). Dalam
kondisi ini, individu cenderung dikendalikan oleh naluri tanpa kontrol nilai
moral atau spiritual.

Sebaliknya, Nabi Yusuf menunjukkan representasi dari nafs al-
muthma’innah jiwa yang tenang dan damai karena tunduk kepada nilai
spiritual dan pengenalan kepada Allah. Saat menghadapi godaan, ia tidak
hanya menolak secara fisik, tetapi juga menenangkan batinnya melalui

188



189

Angga Suryana
Tafsir Psikologis Surah Yusuf

doa dan pengakuan terhadap kekuatan ilahi. Ini mencerminkan tingkat
tertinggi dari pertumbuhan spiritual di mana seseorang telah melampaui
tahap kritik diri nafs al-lawwamah dan memasuki ketenangan batin yang
stabil nafs almuthma’innah (Lukman and Nugroho 2024).

Dari sudut pandang tafsir psikologis, kisah ini mencerminkan konflik
internal yang mirip dengan teori modern tentang, ego, dan superego (Aydin
2022).DoronganbiologisyangadapadaZulaikha tidakdikendalikan oleh ego
atau superego moralnya, sementara Yusuf menampilkan keseimbangan yang
sehat antara keinginan dan kontrol moral yang dipandu oleh nilai spiritual.
Transformasi batin ini mencerminkan perjuangan antara nafs alammarah
dan kematangan spiritual yang menghasilkan nafs al-muthma’innah sebagai
hasil akhirnya.

Yusuf menolak godaan Zulaikha bukan karena ia tidak memiliki nafsu,
melainkan karena nilai moral dan spiritualnya yang kokoh. Ketika berkata,
“Sesungguhnya Tuhanku adalah sebaik-baik pelindung dari keburukan” (QS.
Yusuf: 24),ia menunjukkan bahwa pengendalian diri muncul dari kesadaran
ilahiah dan kualitas hubungan transendental yang kuat dengan Allah bukan
sekadar kekuatan psikologis internal. Ahmad Mustafa al-Maraghi dalam
Tafsir al-Maraghi menekankan bahwa keberhasilan Yusuf dalam menahan
godaan lahir dari kedalaman iman yang meresap ke seluruh aspek batinnya:
ketenangan, ketundukan, dan pengendalian terhadap hawa nafsu. Al-
Maraghi menjelaskan bahwa iman yang sejati terbukti bukan hanya melalui
ucapan, tetapi melalui perilaku dan tindakan yang mencerminkan kualitas
itu (Al-Maraghi, 1910).

al-Maraghi menjelaskan bahwa keberhasilan Yusuf dalam menahan
godaan bukan karena kekuatan diri semata, melainkan karena iman
yang meresap ke seluruh lapisan batinnya ketenangan, ketundukan, dan
kesadaran spiritual. Al-Maraghi menekankan bahwa pengendalian ini
bukan berarti bebas dari godaan, tapi berakar dari pemahaman bahwa
Allah adalah pelindung terbaik, dan ini memunculkan keamanan batin
yang melampaui dorongan duniawi. Lebih lanjut, analisis metodologi tafsir
alMaraghi menegaskan bahwa corak tafsir ini bersifat adabiijtima‘i (Mustofa
et al. 2024). Yakni membingkai ayat sebagai solusi atas persoalan sosial
kontemporer. Dalam konteks QS. Yusuf: 24, pendekatan ini menegaskan
bahwa iman yang matang bukan hanya soal ritual ibadah tapi menjadi filter
nilai personal dalam konteks sosial maupun psikologis. Dengan demikian,
Yusuf bukan sosok tanpa nafsu, melainkan individu yang memiliki self-
regulation tinggi dan internal locus of control spiritual: nalarnya dipandu
oleh nilai religius, bukan dominasi ego biologis.

Dalam pemikiran filsafat moral, bentuk keteguhan seperti ini sejalan
dengan konsep karteria, yakni ketangguhan untuk melawan godaan
internal. Yusuf bukan hanya bertahan terhadap tekanan eksternal, tetapi
juga berhasil menjaga integritas dirinya dalam menghadapi ujian batin.
Pandangan ini sejalan dengan pemikiran Thomas Aquinas yang menyebut
bahwa keteguhan sejati adalah kesediaan untuk menanggung penderitaan



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 181-197

demi memperjuangkan kebenaran dan menjalankan kehendak Ilahi.Dalam
tradisi lain, seperti kekristenan, para martir dianggap sebagai lambang
tertinggi dari keteguhan. Mereka memilih untuk menanggung penderitaan
dan kematian demi mempertahankan iman dan nilai-nilai kebenaran. Meski
dalam konteks yang berbeda, Yusuf juga menampilkan bentuk “kemartiran
moral” rela menerima risiko sosial, fitnah, bahkan pemenjaraan demi
menjaga kesucian dirinya dan menaati perintah Tuhan (Nadeak 2022).

Kisah Yusuf dan Zulaikha dengan demikian tidak hanya menyuguhkan
cerita tentang cinta dan godaan, tetapi juga menampilkan teladan agung
tentang kekuatan akhlakdalam menghadapiujian hidup. Yusuf menjadisosok
yang menginspirasi dalam hal pengendalian diri yang luhur, bukan karena
ia tidak memiliki dorongan nafsu, tetapi karena ia memiliki keberanian dan
kesadaran untuklebih memilih kehendak Ilahi di atas segalanya. Disebutkan
dalam QS. Yusuf (12): 23-24

//Z// e s Tz ,\.,/" /11 75 - e . A "1 sz
J\E éﬂ SR C,J\.ej Cgﬁ\’\ ;}.ﬂcj g;/.w oc Lé-}ff éﬁ Lﬁj\&"\’-}j\)j

SAVEN AR Y ) Gl ol 55 H A sl
Artinya: “Dan perempuan yang Yusuf tinggal di rumahnya menggoda
dia untuk menundukkan dirinya (kepadanya); dan dia menutup pintu-
pintu, lalu berkata, ‘Marilah ke sini.’ Yusuf berkata, Aku berlindung
kepada Allah, sungguh, tuanku telah memperlakukan aku dengan baik.
Sesungguhnya orang-orang zalim tidak akan beruntung.”” (QS. Yusuf:
23)

Yusuf merasa bahagia dan aman diistana Putra Mahkota Mesir. Namun,
ada tiga gelombang besar yang mempengaruhi hidupnya. Dua gelombang
baik dan membahagiakan, dan satu gelombang yang menghancurkan.
Gelombang pertama adalah kehendak Allah, bahwa ia akan menjadi nabi
dan rasul. Gelombang kedua adalah keinginan ayah angkatnya agar Yusuf
menjadi tokoh penting di kerajaan (penguasa). Gelombang ketiga adalah
istri raja muda yang dianggap akan menjadi ibu angkatnya,dan dia jatuh
cinta padanya. Saat itu, usia Yusuf sekitar 18 atau 20 tahun (Hamka, 2015).

Dalam tafsir Al-Azhar, Buya Hamka menjelaskan bahwa kejujuran
Yusuf mencerminkan kepribadian yang tidak hanya jujur, tetapi juga teguh
dalam prinsip-prinsip moral di tengah badai godaan. Dia tidak mengutuk
wanita yang mencintai dia dengan cinta buta, melainkan memilih jalan
penghindaran yang elegan dan menghindari konflik terbuka, yang
merupakan bukti kedewasaan emosional dan kecerdasan sosialnya. Sifat
ini terus dipertahankan selama masa penjaranya, bahkan ia menjadi guru
spiritual dan moral bagi narapidana lain, dengan menjelaskan tauhid dan
menyerukan kembali pada nilai-nilai ilahi. Yusuf dikenal sebagai agen
perubahan sosial (Salam et al. 2025). Yang memulai transformasi dari
dirinya sendiri, lalu mempengaruhi lingkungan istana dan masyarakat yang
lebih luas melalui kejujuran, integritas, kesabaran, dan empati.

190



Angga Suryana
191 Tafsir Psikologis Surah Yusuf

2. Tafsir Fakhruddin al-Razi (Mafatih al-Ghayb)

Dalam Mafatih al-Ghayb, Imam Fakhruddin al-Razi. Memberikan
analisis mendalam terhadap QS. Yusuf ayat 24 yang menggambarkan
momen kritis ketika Yusuf tergoda oleh Zulaikha. Al-Razi tidak hanya
mengkaji teks dari sisi linguistik dan hukum, tetapi juga memasuki ranah
psikologis-spiritual dalam memahami mekanisme kerja nafs (jiwa) dan

peran pertolongan ilahi dalam mengendalikan dorongan syahwat (al-Razi
1999).

-
£ o~

o e -
I
Artinya:“Dan sungguh, perempuan itu telah bermaksud (melakukan
sesuatu) terhadap Yusuf, dan Yusufpun (membalas) bermaksud terhadap
perempuan itu jika dia tidak melihat tanda (burhan) dari Tuhannya...”
(QS. Yusuf: 24)

Al-Razimenafsirkan QS. Yasuf[12]:24 di atas sebagai gambaran adanya
ketegangan batin dalam diri Nabi Yusuf antara kecenderungan naluriah
terhadap godaan dan dorongan spiritual yang membimbingnya untuk
menjauhi perbuatan maksiat. Menurutnya, frasa al-burhan min rabbihi
merepresentasikan bentuk intervensi ilahi berupa cahaya hidayah yang
meneguhkan kesadaran moral. Dalam konteks psikologi modern, konsep
ini dapat dianalogikan dengan fungsi superego, yakni struktur kepribadian
yang berperan menginternalisasi nilai dan norma etis serta mengendalikan
dorongan impulsif yang bersifat biologis.

Al-Razi menulis:

s Ola Al oy ) Sy s Sy Yy el pesd) e plas il
"liwa manusia memang memiliki kecenderungan terhadap syahwat,
dan hal itu tidak bisa disangkal. Namun Allah melindungi Yusuf dengan

burhan, yaitu cahaya ma’rifah (pengetahuan ilahiah) dan rasa takut
yang mendalam kepada Allah.”

Dari kutipan tersebut (al-Razi 1999). Razi menjelaskan bahwa Nabi
Yusuf tetaplah manusia yang memiliki dorongan biologis seperti manusia
lain. Namun, ia tidak jatuh pada maksiat karena Allah menganugerahinya
“burhan”, yaitu petunjuk batin berupa cahaya pengetahuan dan rasa
takut kepada Allah. Dalam pandangan Al-Razi, kekuatan spiritual dan
intervensi ilahi itulah yang menjadi penentu keselamatan Yusuf, bukan
semata kekuatan pribadi atau rasionalitasnya. Penjelasan ini memperkuat
konsep bahwa pengendalian nafsu tidak hanya bergantung pada akal atau
kehendak, tetapi juga pada kedalaman spiritual dan hubungan dengan
Tuhan. Dalam psikologi modern, ini dapat disandingkan dengan konsep
superego yang terbentuk dari nilai-nilai moral dan religius, yang bertindak
sebagai pengontrol naluri biologis.



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 181-197

3. Tafsir Imam al-Tabari (Jami‘ al-Bayan)

Dalam penafsirannya terhadap QS. Yusuf [12]:24, Imam al-Tabari
(1997) menggambarkan secara rinci konflik batin yang dialami Nabi Yasuf
serta godaan yang datang dari Zulaikha. [a menekankan tiga frasa kunci
yang mencerminkan intensitas psikologis sekaligus makna spiritual dari
peristiwa tersebut:

Menurut al-Tabari, kata warawadat-hu (’3533 33) menunjukkan
bahwa Zulaikha melakukan bujukan seksual secara berulang dan penuh
kesungguhan. Tidak sekadar rayuan sekali, tetapi upaya terus-menerus yang
menandakan dominasi nafs al-ammarah dorongan liar yang memerintahkan
kepada keburukan.

Frasa wa-ghallagat al-abwab (Cg\jﬁ\ %iléj) menggambarkan bahwa
pintu rumah ditutup rapat sebuah simbol determinasi kuat dan ikhtiar
sungguh-sungguh dari Zulaikha untuk menggoda Yusuf tanpa gangguan luar.
Menurut tafsir al-Tabari, tindakan ini menegaskan niat tegas dan dominasi
psikologis si penggoda.

Yusuf menolak dengan lafal ma’adhallah (;N 3\2%), yaitu bentuk
ekslamsi perlindungan spiritual langsung dari Allah. Al-Tabari menjelaskan
bahwa penolakan Yusuf bukan sekadar keputusan moral pribadi, melainkan
cerminan kesadaran penuh bahwa Tuhan selalu melihat, dan ia tunduk
sepenuhnya pada otoritas-Nya.

sedangkan frasa ;5\3;3 &,.:oj é; )45; dikaitkan oleh al-Tabari dengan
suami Zulaikha, yang telah memperlakukan Yusuf dengan baik. Hal ini
menambah dimensi kesadaran sosial bagi Yusuf: ia tidak hanya menjaga
integritas dengan Allah, tetapi juga menghormati kepercayaan yang telah
diberikan kepadanya secara sosial.

Menurut tafsir al-Tabari, Yusuf tidak menolak godaan semata-
mata karena moralitas individual. Penolakannya diwarisi dari kesadaran
spiritual kuat yakni pengawasan Ilahi. Yang menjadikan pengendalian diri
sebagai wujud ketakwaan nyata. Kesadaran inilah yang menjadi mekanisme
pengendali nafs al-ammarah, dan mencegah Yusuf terbawa pada tindakan
destruktif secara biologis dan spiritual.

4. Tafsir al-Zamakhshari (alKashshaf)

Al-Zamakhshari (1966) dalam al Kashshaf an Haqaiq at Tanzil
menghadirkan analisis mendalam terhadap QS. Yusuf 23-24, membahas
konflik batin antara nafsu dan kekuatan spiritual saat Zulaikha menggoda
Yusuf dengan pendekatan yang psikologis dan linguistik.

—~
~\ -~

Al-Zamakhshari menjelaskan bahwa Kkata rawadat-hu (%$33\53)
merupakan bentuk fi'il dari akar kata > 4 , yang berarti membujuk secara
perlahan dan halus (Isfahani, 2011). Bentuk ini mengisyaratkan bahwa
Zulaikha tidak hanya menggoda secara langsung, tetapi juga memengaruhi
Yusuf secara psikologis dengan pendekatan yang berulang, sistematis, dan
tersembunyi. Zamakhshari menekankan bahwa bentuk fi’il ini menunjukkan
niat mendalam, bukan dorongan impulsif semata.menjelaskan bahwa

192



193

Angga Suryana
Tafsir Psikologis Surah Yusuf

kata raawadathu menunjukkan upaya godaan yang halus dan berulang,
bukan sekadar rayuan spontan. Struktur fi’il ini mencerminkan strategi
manipulatif psikologis. Konsep ini mirip dengan manipulasi afektif dalam
psikologi modern, yaitu teknik untuk melemahkan kontrol diri seseorang
melalui komunikasi emosional. )

Frasa wa ghallagat al-abwab (q\}}ﬁ\j\ g}.filéj) menunjukkan bahwa
seluruh pintu ditutup rapat, yang secara simbolik merepresentasikan
upaya Zulaikha untuk menciptakan kendali situasional secara total. Bentuk
fi‘il yang bersifat intensif mengindikasikan tindakan yang dilakukan secara
sadar dan terencana, sehingga menghadirkan tekanan eksternal yang
sistematis terhadap Nabi Yusuf.

Ungkapan ma‘adhallah (‘&\ 3\&%) diucapkan sebagai respons
spontan Nabi Yasuf untuk memohon perlindungan Allah. Al-Zamakhshari
menegaskan bahwa pernyataan ini tidak sekadar merupakan penolakan
moral formal, melainkan cerminan muraqgabah, yakni kesadaran batin akan
kehadiran dan pengawasan Allah yang terus-menerus. Respons tersebut
menunjukkan supremasi nilai spiritual atas dorongan naluriah.

Adapun frasa innahu rabbi ahsana mathwaya (&\),.,e u“" d) ‘b )
menurut penafsiran al-Zamakhshari, merujuk kepada majikan Nabi Yusuf
bukan kepada Allah. Penafsiran ini menegaskan dimensi etika sosial dalam
sikap Nabi Yusuf, yakni penghormatan terhadap manusia yang telah berbuat
baik kepadanya. Prinsip ihsan dihadirkan sebagai dasar tindakan etis, yaitu
membalas kebaikan dengan kebaikan, bahkan tanpa tuntutan pengakuan.

Secara keseluruhan, sebagaimana tercermin dalam tafsir al-
Zamakhshari, sosok Nabi Yusuf ditampilkan sebagai insan kamil yang
memadukan spiritualitas, rasionalitas, dan etika sosial. Pengendalian nafsu
dalam kisah ini tidak semata-mata lahir dari tekanan norma eksternal atau
kepatuhan formal terhadap hukum moral, melainkan merupakan hasil
kedalaman iman (tagqwa) dan kejernihan akal (‘aql) yang bekerja secara
sinergis sebagai mekanisme pengendalian internal (al-Zamakhshari, 1966).

Implikasi Tafsir Psikologis Buya Hamka terhadap Pengendalian Diri dan
Pendidikan Akhlak dalam Kisah Nabi Yusuf

Cerita Nabi Yusufdalam Surah Yusuf memberikan pelajaran mendalam
tentang keteguhan hati, pengendalian diri, dan pembentukan akhlak yang
mulia. Dalam Tafsir Al-Azhar, Buya Hamka menjelaskan godaan Zuleikha
kepada Yusuf sebagai ujian psikologis yang sangat berat bagi seorang
pemuda. Yusuf berhasil menolak ajakan dosa tersebut berkat cahaya iman
yang kokoh tertanam dalam jiwanya. Buya Hamka menyebutkan bahwa
seandainya “cahaya iman“ yang bersemayam di hati Yusuf, ia mungkin saja
tergelincir seperti manusia lainnya. Namun berkat kekuatan spiritual dan
kesadaran spiritualnya, Yusuf berkata: “Aku berlindung kepada Allah” dan
menjauh dari perbuatan keji tersebut (Hamka, 2015).

Selain itu tindakan pengampunan, sebagaimana ditunjukkan
oleh Nabi Yusuf, merupakan cerminan dari integritas kepemimpinan,
kejujuran, kesabaran, dan kemampuan untuk menginspirasi perubahan



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 181-197

sosial dan spiritual di lingkungannya. Nabi Yusuf menjadi teladan dalam
mempraktikkan empati, kesetiaan, dan pengendalian diri, yang semuanya
merupakan indikator kematangan emosional dan spiritual (Rohman et al.
2025).

Orang-orang yang mampu memaafkan biasanya memiliki orientasi
spiritual yang kuat, empati, dan pemahaman mendalam tentang makna
memaafkan sebagai proses untuk melepaskan perasaan negatif. Sumber
kekuatan untuk memaafkan dapat berasal dari doa, meditasi, dan dukungan
sosial dan spiritual, selain itu, kecerdasan spiritual dan kemampuan untuk
menemukan makna dalam peristiwa-peristiwa sulit juga memainkan peran
penting dalam proses memaafkan (Recine et al. 2020).

Perilaku Nabi Yusuf dalam memaafkan saudara-saudaranya
menunjukkan kedewasaan emosional dan spiritual yang luar biasa. Sebagai
seorang pemimpin yang berkuasa, ia memiliki kesempatan untuk membalas
perlakuan buruk yang diterimanya di masa lalu. Namun, ia justru melakukan
hal yang sebaliknya: ia tidak menyimpan dendam. Dengan lembut, Yusuf
berkata:

s 55)/1 ’&ﬁ 5 s PP
Sl il sy N A g Al asde Y 6

Artinya: “Hari ini aku tidak menyalahkan kalian. Semoga Allah
mengampuni kalian. (QS. Yusuf: 92)

Sikap ini menunjukkan bahwa Yusuf memiliki kemampuan besar untuk
mengendalikan diri, terutama dalam menjaga martabatnya sebagai nabi
dan pemimpin. la mampu menahan amarahnya dan membalas kejahatan
dengan kebaikan. Hal ini menunjukkan bahwa pengendalian diri merupakan
bagian penting dari akhlak yang baik. Yusuf tidak hanya melindungi dirinya
dari perbuatan yang memalukan, tetapi juga menjaga martabat orang lain.
Lebih dari itu, tindakan pengampunan ini memiliki dampak sosial yang
luas. Yusuf tidak hanya menyembuhkan luka dalam keluarganya, tetapi
juga menciptakan perdamaian dan suasana baru dalam masyarakat. Dalam
studi psikologi, ditemukan bahwa individu dengan kecerdasan spiritual
yang tinggi cenderung lebih mudah mengampuni dan mampu membangun
hubungan sosial yang sehat.

Kesimpulan

Penelitianinibertujuanuntukmenganalisisnilai-nilai psikologisdanspiritual
dalam Surah Yusuf, khususnya mengenai integritas moral, kesabaran, dan
pengendalian diri, serta relevansinya bagi pendidikan Islam kontemporer
melalui perspektif Tafsir Al-Azhar karya Buya Hamka. Hasil kajian melalui
metode studi pustaka ini menunjukkan bahwa pengendalian diri Nabi Yusuf
merupakan manifestasi dari keteguhan iman (tauhid) dan transformasi
jiwa menuju nafs al-muthma’innah yang mampu meredam impuls negatif
dari nafs al-ammarah. Melalui narasi hubungan antara Nabi Ya’qub dan
Yusuf, kajian ini menegaskan pentingnya pendidikan hati (tarbiyatul qalb)
dan komunikasi spiritual dalam membentuk karakter peserta didik yang

194



195

Angga Suryana
Tafsir Psikologis Surah Yusuf

resilien, jujur, serta pemaaf di tengah tantangan modern. Namun, penelitian
ini memiliki keterbatasan karena berfokus pada analisis teks literatur dan
dokumen primer tanpa melibatkan data empiris mengenai implementasi
langsung nilai-nilai tersebut dalam kurikulum pendidikan saat ini. Oleh
karena itu, direkomendasikan bagi peneliti selanjutnya untuk melakukan
studi lapangan atau penelitian tindakan guna menguji efektivitas praktis
dari integrasi nilai pengendalian diri Surah Yusuf dalam mengatasi krisis
moral peserta didik di lingkungan pendidikan formal.

Daftar Pustaka

Ahsan, A. A. (2021). Pendidikan Islam modern dalam perspektif Buya Hamka
(Unpublished bachelor’s thesis). FITK UIN Syarif Hidayatullah Jakarta.

Isfahani, R. (2011). Mufradat alfaz al-Qur’an. Dar Al-Qalam.

Al-Razi, F. al-D. M. ibn 'Umar. (1999). Mafatih al-Ghayb. Cairo: Dar al-Turath.

Al-Maraghi, M. M. (1910). Tafsir al-Maraghi. Kairo: Dar al-Fikr.

Al-Zamakhshari, M. ibn ‘U. al-. (1966). Al-Kashshaf ‘an haqad’iq al-tanzil.
Cairo: Mustafa al-Bab1 al-Halabil.

Aydin, H. (2022). Concepts of the self in Islamic tradition and Western
psychology: A comparative analysis. Islam Today Journal, 1(1).
Retrieved from http://islamtodayjournal.org/index.php/itj/article
view/12

Bohari, M., & Mohd Yusof, F. (2020). Pendidikan keibubapaan melalui
santunan fitrah Nabi Ya‘qub AS dan pendekatannya bagi menangani
salah laku remaja. UMRAN: Journal of Islamic and Civilizational

Studies, 6(3-2). Retrieved from https://jurnalumran.utm.my/index.
hp/umran/article/view /426

Dewi, E., Wargadinata, W., Maimunah, 1., & Ibrahim, F. M. A. (2020). Gender
bias in Arabic: Analysis of Jacques Derrida’s deconstruction theory.
Jurnal Al Bayan, 12(2), 225-244. https://doi.org/10.24042 /albayan.
v12i2.6334

Ensiklopedia Al-Qur’an Al-Karim. (n.d.). Terjemahan makna ayat 92 Surah

Yusuf. Retrieved from https://quranenc.com/id/browse/indonesian
mokhtasar/12/92
Hamka. (1988). Tafsir Al-Azhar (Vols. [-XXII). Jakarta: Pustaka Panjimas.

Hanafi, A., & Dahliana, Y. (2025). Regulasi emosi Nabi Yusufdalam Surah Yusuf
(Studi tafsir Fi Zilal al-Qur’an) (Doctoral dissertation). Universitas
Muhammadiyah Surakarta. Retrieved from https://eprints.ums.ac.id/
id/eprint/131371

Hidayati, H. (2018). Metodologi tafsir kontekstual Al-Azhar karya Buya
Hamka. EIl-Umdah, 1(1), 25-42. Retrieved from http://journal.
uinmataram.ac.id/index.php/el-umdah/article/view /407

Jassim, M. M. M., & Khalifa, M. M. (2018). Al-dilalat al-nafsiyyah li ba‘d al-ayat
al-Qur’aniyyah fiSuaratYusuf.Journalof Tikrit University for Humanities,
25(7), 198-225. https://doi.org/10.25130/jtuh.25.7.2018.07




Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 181-197

Kadri, R. M. (2020). Tafsir tarbawi sebagai salah satu corak varian tafsir.
SYAHADAH, 8(1), 17-32.

Khairi, M., Widayati, R.,& Ariyadi, S.(2025). The spiritualityand psychological
resilience of Prophet Yusuf (AS) in F1 Zilal al-Qur’an. Al-Furqan, 8(1),
208-222.

Lukman, M. F, & Nugroho, K. (2024). Klasifikasi nafs dalam Tafsir Al-
Azhar karya Buya Hamka (Doctoral dissertation). Universitas
Muhammadiyah Surakarta. Retrieved from https://eprints.ums.ac.id/

id/eprint/129228

Makmun, M. (2013). Pendidikan dalam perspektif Al-Qur’an. Al-Afkar, 1(2).
Retrieved from http://download.garuda.kemdikbud.go.id/article.
php?article=781448

Mustaqim, A., & Khalid, M. (2021). Psychological nuance in QS Yusuf: A
thematic tafseer with psychological approach. Ulul Albab, 22(1), 142.
Retrieved from https://pdfs.semanticscholar.org

Mustofa, M. L., Apriani, L. D., & Firdaus, Z. F. (2024). Manhaj tafsir Al-Maraghi
karya Syekh Ahmad Mustafa Al-Maraghi. Ta’wiluna, 5(2), 351-373.

Nadeak, L. (2022). Mengenal dan menghayati keutamaan keteguhan. Logos,
20-28. Retrieved from https://ejournal.ust.ac.id/index.php/LLOGOS/
article/view /1635

Putri, Y. Y. A. (2017). Nilai-nilai pendidikan karakter bangsa dalam kisah
Nabi Yusuf AS (Undergraduate thesis). UIN Raden Intan Lampung.

Rahmadi. (2011). Pengantar metodologi penelitian. Banjarmasin: Antasari
Press.

Recine, A. G., Recine, L., & Paldon, T. (2020). How people forgive: A systematic
review. Journal of Holistic Nursing, 38(2), 233-251. https://doi.

org/10.1177/0898010119828080
Ritonga, A. S. (2018). Pendidikan akhlak dalam perspektif Hamka (Doctoral
dissertation). UIN Sumatera Utara.

Rohman, A., Ummah, M. F. [, & Anam, M. (2025). Interpretation of Prophet
Joseph’s political strategy in the Qur’an. Al-Karim, 3(1), 79-104.
Rosalina, T. (2023). The soul (al-nafs) in the perspective of Islamic thought.

Archipelago Journal of Southeast Asia Islamic Studies, 1(1), 46-53.
Salam, R., Anwar, A., & Nasution, S. (2025).Socialand spiritual transformation
in the leadership of Prophet Yusuf. JUSPI, 8(2), 310-318.
Saputra, Y. (2019). Nafsu dan pengendaliannya menurut pandangan Hamka
dalam Tafsir Al-Azhar. Retrieved from https://idr.uin-antasari.ac.id
Sari, M., & Asmendri. (2020). Penelitian kepustakaan dalam penelitian
pendidikan IPA. Natural Science, 6(1), 41-53.

Shiddiq, S. M. (n.d.). Sikap sabar dan pemaaf Nabi Yusuf dalam Qur’an Surah
Yusuf (Unpublished bachelor’s thesis). FITK UIN Syarif Hidayatullah
Jakarta.

Shihab, M. Q. (2000). Tafsir al-Mishbah (Vol. II). Jakarta: Lentera Hati.

Sofiyan, A. (2017). Interpretasi ayat-ayat psikologi dalam Surat Yusuf. Al-
Dzikra, 11(2), 155-186.

196



Angga Suryana
197 Tafsir Psikologis Surah Yusuf

Tabari, A. ]J. M. ibn ]. al-. (1997). Tafsir al-Tabari: Jami‘ al-bayan fi ta’wil al-
Qur’an. Beirut: Dar al-Kutub al-‘IImiyyah.

Umar, R. (2019). Tafsir Al-Azhar karya Hamka (metode dan corak
penafsirannya). Al-Asas, 2(1), 17-24.

Zulkarnaen, M. R. (2024). Nilai-nilai pengendalian diri Nabi Yusuf dalam
perspektif Al-Qur’an (Doctoral dissertation). UIN Sultan Maulana
Hasanuddin Banten.

A5 gul Gy das 1313l awdl) 3 sl 35 ) 23001 .(2202) LJM Y

> 5 <5 ‘3 3
162-441 (5)41 ieclesY) Uu\) Sl e a _jjjv P\ ~

htt lark.uowasit.edu.ig/index.php/lark/article/view /2575



