
Article

Implikasi Tafsir Psikologis 
Surah Yusuf terhadap 
Pendidikan Akhlak dan 
Pengendalian Diri: Perspektif 
Tafsir Al-Azhar Karya Buya 
Hamka
Angga Suryana

Abstract

The moral and spiritual challenges faced by Muslim students necessitate 
the strengthening of moral education that is oriented not only toward 
cognitive development but also toward character formation and self-
control. This study examines the implications of the psychological 
interpretation of Surah Yusuf for moral education and self-control based 
on Tafsir Al-Azhar by Buya Hamka. The aim of this research is to analyze the 
psychological and spiritual values embedded in Surah Yusuf, particularly 
moral integrity, patience, and self-control, as well as their relevance to 
contemporary Islamic education. This study employs a library research 
method using a thematic tafsir approach and narrative analysis of Tafsir 
Al-Azhar. The ϔindings indicate that Buya Hamka’s interpretation of Surah 
Yusuf emphasizes the importance of self-control, steadfast faith, and 
honesty as foundational elements of moral education. These values can be 
integrated into Islamic educational practices to develop students’ character 
resilience and adaptability in responding to the challenges of modern life.

Keyword 

Character education, moral education, self-control, Surah Yusuf, 
Tafsir Al-Azhar

Universitas Islam Indonesia, Yogyakarta, Indonesia; 
email : 24913050@students.uii.ac.id

PERADABAN JOURNAL OF  
RELIGION AND SOCIETY
Vol. 5, Issue 1, January 2026 

ISSN 2962-7958 

Page : 181-197
DOI: 
https://doi.org/10.59001/pjrs.v5i1.781

Copyright 
© The Author(s) 2026

This work is licensed under a 
Creative Commons Attribution 4.0 
International License



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 181-197 182

Abstrak
Tantangan moral dan spiritual yang dihadapi peserta didik Muslim menuntut 
penguatan pendidikan akhlak yang tidak hanya berorientasi pada aspek kognitif, 
tetapi juga pada pembentukan karakter dan pengendalian diri. Penelitian ini 
mengkaji implikasi tafsir psikologis Surah Yusuf terhadap pendidikan akhlak 
dan pengendalian diri berdasarkan Tafsir Al-Azhar karya Buya Hamka. Tujuan 
penelitian ini adalah menganalisis nilai-nilai psikologis dan spiritual dalam 
Surah Yusuf, khususnya integritas moral, kesabaran, dan pengendalian diri, serta 
relevansinya bagi pendidikan Islam kontemporer. Metode yang digunakan adalah 
studi pustaka dengan pendekatan tafsir tematik dan analisis naratif terhadap Tafsir 
Al-Azhar. Hasil kajian menunjukkan bahwa tafsir Buya Hamka terhadap Surah 
Yusuf menekankan pentingnya pengendalian diri, keteguhan iman, dan kejujuran 
sebagai fondasi pendidikan akhlak. Nilai-nilai tersebut dapat diintegrasikan ke 
dalam pembelajaran pendidikan Islam untuk membentuk karakter peserta didik 
yang kuat dan adaptif terhadap tantangan kehidupan modern.

Kata Kunci

Pendidikan akhlak, pengendalian diri, pendidikan karakter, Surah Yusuf, Tafsir Al-
Azhar

Pendahuluan
Bahasa merupakan sistem simbolik yang mengandung makna dan 
merepresentasikan realitas, baik dalam bentuk lisan maupun tulisan. 
Karena itu, bahasa menjadi objek kajian utama yang menampakkan beragam 
dimensi makna melalui pernyataan, penjelasan, ilustrasi, serta perubahan 
pola pikir dalam konteks situasional dan pragmatis, termasuk perbedaan 
sudut pandang deskriptif dan keragaman bentuk penalaran (Dewi et al. 
2020). Al-Qur’an diturunkan Allah Swt. kepada Nabi Muhammad saw. dalam 
bahasa Arab yang pada masa itu mencapai puncak keindahan dan kekuatan 
retorikanya, sehingga menjadi tantangan langsung bagi bangsa Arab yang 
unggul dalam kefasihan berbahasa. Salah satu tujuan utama diturunkannya 
Al-Qur’an adalah menyampaikan kisah-kisah umat terdahulu sebagai 
penguat risalah kenabian, sekaligus membangkitkan kesadaran manusia 
akan misi hidupnya di dunia dan membina jiwa agar mencapai kesempurnaan 
spiritual dan moral  (2202 ،كاظم).

Keindahan dan kekuatan bahasa Al-Qur’an tampak secara menonjol 
dalam kisah-kisah para nabi, khususnya kisah Nabi Yusuf yang sarat dengan 
pesan moral dan kedalaman psikologis. Melalui pendekatan tematik 
terhadap ayat-ayat QS. Yusuf, dapat disimpulkan bahwa kisah ini tidak 
hanya relevan sebagai objek tafsir, tetapi juga sebagai rujukan pendidikan 
akhlak yang bersifat transformatif. Integrasi nilai-nilai seperti kejujuran, 
kesabaran, keteguhan, dan sikap memaafkan ke dalam pendidikan Islam 
dapat membentuk pribadi yang resilien secara emosional dan spiritual 
melalui pembelajaran berbasis narasi (Putri 2017). Pendekatan kisah 
Qur’ani ini dinilai lebih efektif dibandingkan metode dogmatis karena 
menyentuh dimensi emosional dan kognisi moral peserta didik. Oleh karena 



Angga Suryana
Tafsir Psikologis Surah Yusuf 183

itu, sebagian ulama memahami Surah Yusuf sebagai Ahsan al-Qashash, yakni 
sebaik-baik kisah, karena selain kaya akan pelajaran dan hikmah, ia juga 
menghadirkan gambaran hidup tentang dinamika jiwa manusia, konflik 
batin, dan kasih sayang dalam bingkai sejarah yang sarat makna (Shihab 
2002).

Secara psikologis, ayat-ayat QS. Yusuf: 23–29 memuat dinamika 
emosional yang kompleks dan menggugah perhatian banyak peneliti karena 
mengangkat pertarungan batin antara nafsu, cinta, dan nilai keimanan. 
Kisah ini menggambarkan bagaimana manusia, meskipun berada dalam 
posisi rentan terhadap godaan, tetap memiliki kapasitas untuk memilih 
jalan pengendalian diri dan integritas moral melalui kekuatan iman, 
pendekatan tematik terhadap ayat-ayat ini juga menegaskan bahwa Al-
Qur’an tidak hanya memaparkan kisah untuk dikenang, tetapi untuk 
diinternalisasi sebagai pola pendidikan jiwa. Dalam konteks QS. Yusuf, 
pengendalian diri dapat dipahami sebagai proses mental yang didorong 
oleh nilai-nilai keimanan, di mana individu belajar mengenali dorongan 
negatif, menahannya, dan mengalihkannya pada tindakan yang lebih luhur 
(Sofiyan 2017). Inilah yang dalam psikologi disebut dengan mekanisme 
pertahanan diri yang sehat dan rasional, dalam konteks kontemporer, Surat 
Yusuf Relevan sebagai model Pendidikan karakteer berbasis narasi Qur’ani, 
Karakter Yusuf memperlihatkan bahwa integritas moral bukan hasil dari 
kondisi sosial atau posisi kekuasaan, tetapi dari kemampuan seseorang 
dalam mengatur dorongan batin, memilih nilai ketakwaan, dan tetap 
berpegang pada prinsip meski berada dalam tekanan luar biasa.

Dalam konteks tafsir Tafsir AlAzhar, terdapat konsistensi pemaknaan 
bahwa kekuatan moral Nabi Yusuf terletak pada ikhlas, kesabaran, dan 
kematangan batin. Nilainilai ini tidak sekadar menjadi angan-angan 
spiritual, melainkan diwujudkan dalam bentuk kontrol diri yang menolak 
godaan duniawi dan tetap berpegang pada prinsip moral yang luhur. 
Menurut kerangka pemikiran yang diidentifikasi dalam studi pendidikan 
akhlak ala Tafsir AlAzhar, keikhlasan Yusuf terbukti dalam tindakannya yang 
murni dan tanpa pamrih. Ia tidak bertindak dengan motif kekuasaan atau 
nafsu, melainkan karena ketulusan yang bersumber dari iman sejati, Hal 
ini disebabkan karena al-Qur’an berfungsi sebagai mau’izhah dan sebagai 
pedoman hidup bagi seluruh umat muslim (al-hudā)(Ritonga 2018). Begitu 
pun kisah Nabi Ya’qūb dan Nabi Yūsuf sebagai ayah dan anak(Bohari and 
Yusof 2020). Keduanya dikisahkan di dalam al-Qur’an dengan jelas agar dapat 
dipelajari dan diteladani sikap dan perilaku keduanya dalam kehidupan 
manusia. Hubungan ini sangat memungkinkan adanya kecenderungan 
pemikiran Hamka tentang pendidikan karena hubungan ayah dan anak juga 
sangat erat dengan aspek tarbiyah.

Begitu pun kisah Nabi Yaqub dan Nabi Yusuf sebagai ayah dan 
anak, keduanya dikisahkan di dalam Al-Qur’an dengan jelas agar dapat 
dipelajari dan diteladani sikap dan perilaku keduanya dalam kehidupan 
manusia. Relasi ini bukan sekadar hubungan biologis, tetapi mencerminkan 
komunikasi yang sarat dengan nilai spiritual, kesabaran, dan pendidikan 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 181-197 184

karakter. Nabi Yaqub tidak hanya hadir sebagai ayah yang penuh kasih 
sayang, tetapi juga sebagai seorang murabbi (pendidik) yang membimbing 
anaknya melalui nasihat, doa, dan kepercayaan mendalam terhadap takdir 
Ilahi. Ketika Yusuf kecil mengalami mimpi profetik, Yaqub menyikapinya 
dengan kebijaksanaan dan edukatif, memberi pengarahan dengan halus, 
dan menjaga Yusuf dari potensi konflik saudara-saudaranya (Kadri 2020). 
Ini adalah salah satu contoh pendidikan hati (tarbiyatul qalb) yang berakar 
pada spiritualitas dan hikmah.

Hubungan ini sangat memungkinkan munculnya kecenderungan 
pemikiran Hamka tentang pendidikan, karena bagi Hamka, pendidikan 
bukan hanya mentransfer ilmu, melainkan membentuk karakter dan jiwa. 
Dalam Tafsir Al-Azhar, Hamka memandang bahwa nilai-nilai pendidikan 
tidak hanya terletak pada ayat yang berbicara langsung tentang perintah 
belajar atau akhlak, tetapi juga terkandung dalam kisah-kisah para nabi, 
khususnya dalam bagaimana hubungan antar anggota keluarga dijalani. 
Dalam konteks ini, kisah Yaqub dan Yusuf menjadi cermin pendidikan 
ideal yang mengajarkan nilai kesabaran, kejujuran, tanggung jawab, dan 
pengendalian diri, terutama dalam menghadapi ujian hidup dan konflik 
batin.

Dengan demikian, pendekatan tafsir tarbawi menjadi sangat penting. 
Tafsir tarbawi diharapkan mampu mengekstrak ayat-ayat Al-Qur’an dari 
perspektif pendidikan (Makmun 2013). Tidak hanya melihat teks sebagai 
wahyu normatif, tetapi juga sebagai pedoman praktis untuk pembentukan 
karakter manusia dalam berbagai aspek kehidupan. Tujuannya adalah 
menghadirkan pendidikan Qur’ani yang relevan dan aplikatif, terutama 
dalam menghadapi tantangan moral dan spiritual zaman modern. Tafsir 
seperti ini bukan hanya membahas makna linguistik atau hukum dari 
suatu ayat, tetapi juga menggali nilai-nilai pedagogis yang terkandung 
dalam narasi-narasi Qur’ani, termasuk tentang kasih sayang, keteladanan, 
komunikasi efektif, dan strategi pengasuhan Islami yang kontekstual.

Dengan membumikan nilai-nilai pendidikan dari kisah para nabi 
seperti hubungan ayah-anak dalam kisah Yaqub dan Yusuf tafsir tarbawi 
membuka ruang baru bagi model pendidikan Islam yang berakar kuat pada 
sumber wahyu, namun tetap adaptif terhadap kebutuhan zaman. Dalam 
hal ini, pendekatan Buya Hamka dalam Tafsir Al-Azhar menjadi kontribusi 
besar bagi pembaruan pendidikan akhlak dan spiritualitas yang tidak kaku, 
tetapi lebih berfokus pada nilai-nilai kemanusiaan dan pemahaman yang 
mendalam. 

Dengan demikian, artikel ini berusaha memberikan kebaruan dan 
kontribusi baru bagi wacana pendidikan Islam dengan menunjukkan 
bahwa Al-Qur’an, melalui kisah Nabi Yusuf, tidak hanya mendidik dalam 
arti formal, tetapi juga menyentuh aspek terdalam dari jiwa manusia. Dan 
melalui penafsiran Buya Hamka yang kuat nuansa tarbawinya, nilai-nilai 
tersebut dapat ditarik ke dalam konteks pendidikan akhlak kontemporer 
yang relevan dan aplikatif. Maka, pendekatan psikologis terhadap kisah 



Angga Suryana
Tafsir Psikologis Surah Yusuf 185

Yusuf dan integrasinya dalam tafsir Buya Hamka adalah tawaran segar 
bagi dunia pendidikan yang tengah mencari jawaban atas krisis karakter 
generasi masa kini.

Metode Penelitian
Studi ini menggunakan pendekatan deskriptif kualitatif dengan metode 
penelitian kepustakaan (library research)(Rahmadi 2011). Studi ini berfokus 
pada analisis ayat-ayat tertentu dalam Surah Yusuf, khususnya yang berkaitan 
dengan dinamika psikologis, moral, dan pengendalian diri. Tafsir Al-Azhar 
karya Buya Hamka digunakan sebagai referensi utama untuk memahami 
pesan-pesan psikologis yang terkandung dalam ayat-ayat. Tujuan dari 
penelitian ini adalah untuk mengungkap bagaimana penafsiran psikologis 
Surah Yusuf, khususnya dari perspektif Buya Hamka, berkontribusi dalam 
meningkatkan pendidikan moral dan pembentukan perilaku pengendalian 
diri dalam konteks pendidikan Islam. Data dikumpulkan melalui studi 
dokumen dari sumber primer seperti Al-Qur’an dan Tafsir Al-Azhar, serta 
sumber sekunder dari literatur pendidikan dan Islam yang relevan (Sari 
and Asmendri 2020). Semua data dianalisis menggunakan pendekatan 
Miles dan Huberman yang interaktif, yang mencakup proses pengurangan, 
penyajian, dan penarikan kesimpulan data. Melalui analisis ini, diharapkan 
akan muncul pemahaman yang lebih mendalam tentang nilai-nilai etika yang 
terkandung dalam Surah Yusuf dan penerapannya dalam pengembangan 
karakter siswa.

Hasil dan Pembahasan

Pendekatan Psikologis Dalam Tafsir Buya Hamka

Ada beberapa faktor yang mendorong Hamka untuk menulis Tafsir 
ini. Hamka sendiri menyebutkan hal itu dalam pengantar buku tafsirnya. 
Di antara faktor-faktor tersebut adalah keinginannya untuk menanamkan 
semangat Islam dan keyakinan padanya di kalangan generasi muda Indonesia 
yang sangat tertarik untuk memahami Al-Qur’an namun menghadapi 
hambatan karena ketidakmampuan mereka menguasai bahasa Arab. Selain 
itu, kecenderungannya untuk menulis tafsir bertujuan untuk memudahkan 
pemahaman para da’i dan misionaris serta meningkatkan efektivitas 
khutbah yang diambil dari sumber-sumber Arab (Hidayati 2018).

Buya Hamka, dalam bukunya “Tafsir Al-Azhar”, tidak memandang 
Al-Qur’an sebagai sekadar kumpulan hukum yang mengatur aspek-aspek 
hukum kehidupan Muslim. Sebaliknya, ia lebih menekankan pada aspek 
spiritual ajaran Islam, yang kaya akan nilai-nilai spiritual dan moral. 
Menurut Hamka, Al-Qur’an mengandung petunjuk menyeluruh untuk 
kehidupan, yang tidak hanya terbatas pada aspek material atau hukum 
formal, tetapi juga mencakup aspek psikologis manusia. Dengan kata lain, 
wahyu dipahami sebagai petunjuk ilahi yang mampu membimbing manusia 
dalam membangun kekuatan mental dan emosional yang seimbang, 
serta mengarahkannya menuju kepribadian yang kuat dan mulia. Hal ini 
mencerminkan bahwa fungsi Al-Qur’an menurut Hamka adalah fungsi yang 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 181-197 186

terintegrasi: mengembangkan akal, membersihkan jiwa, dan mengarahkan 
perilaku agar tetap sesuai dengan nilai-nilai iman kepada Allah. Selain itu, 
ketika menjelaskan ayat-ayat yang berkaitan dengan kondisi psikologis 
seperti kesabaran, keteguhan, atau konflik batin, Hamka tidak hanya 
menjelaskan makna teksnya, tetapi juga menafsirkannya secara kontekstual, 
yaitu dengan membahas makna psikologis yang tersembunyi di balik ayat-
ayat tersebut. Dia menegaskan bahwa pengalaman spiritual yang dibangun 
atas dasar hubungan yang kuat dengan Allah (tauhid), dan kesadaran diri 
yang tumbuh dari pemahaman akan hakikat manusia sebagai hamba, akan 
melahirkan kepribadian yang kuat dalam menghadapi berbagai dinamika 
kehidupan (Ahsan 2021). Di sinilah letak kekuatan pendekatan tafsir Hamka 
yang berfokus pada aspek spiritual tidak kaku atau dogmatis, melainkan 
membangkitkan kesadaran spiritual dan membuka ruang untuk refleksi 
diri.

Dengan cara ini, Al-Qur’an menjadi sarana pendidikan spiritual 
yang hidup dan dapat diterapkan. Ajaran yang disampaikan Hamka 
dalam tafsirnya tidak bersifat didaktis, melainkan membimbing dengan 
bahasa yang ramah dan mudah dipahami. Ia membangun narasi spiritual 
yang membangkitkan harapan, dan membuka jalan untuk membentuk 
kepribadian yang sadar, sabar dalam cobaan, dan teguh dalam menjaga 
prinsip. Nilai-nilai ini penting untuk memperkuat moral dan pengendalian 
diri, terutama di tengah tantangan sosial modern yang sering mengguncang 
integritas dan kestabilan emosional individu. Surah Yusuf memang satu 
satunya surah dalam Al-Qur’an yang memuat kisah lengkap kehidupan Nabi 
Yusuf secara naratif, dari masa kecil hingga puncak kariernya. Kisah ini kaya 
dengan konflik batin, emosi, dan pertarungan moral yang menjadi fondasi 
pembelajaran psikologis dalam tafsir tematik kontemporer (Mustaqim and 
Khalid 2021). Menurut Mustaqim & Khalid narasi ini tidak hanya menyajikan 
plot dramatis, tetapi juga mengandung istilah emosi seperti: khawf (takut), 
ḥuzn (sedih), ghirah (cemburu), ḥasad (dengki), kurh (membenci), farah 
(suka cita), shahwah (nafsu) dan nadm (penyesalan). Semua itu berfungsi 
sebagai mekanisme pertahanan diri (self protection), kompetisi sehat, dan 
kontrol moral (self defense) yang bisa dijadikan pelajaran bagi manusia 
dalam menghadapi tekanan batin.

Pembacaan lain oleh Muhammad Musahib & Majid Khalifa (2018), yang 
mengungkap bahwa QS Yusuf juga mencerminkan emosi secara visual dalam 
hubungan antar tokoh seperti kegelisahan Ya’qub, penyesalan saudara-
saudara Yusuf, dan kegembiraan hingga kejatuhannya. Hal ini memperkuat 
dimensi manusiawi dalam narasi Qur’ani yang biasa dianggap suci dan 
ideal. Selanjutnya, Hanafi & Dahliana (2025) menyoroti bagaimana Yusuf 
secara psiko spiritual mengelola emosinya melalui strategi regulasi emosi 
yang sesuai dengan teori James Gross termasuk teknik cognitive change 
dan perubahan respons. Yusuf aktif memilih situasi, mengubah kognisi, 
dan mengarahkan perhatian (kepada Allah) untuk meredam tekanan hasrat 
dan fitnah. Dalam tafsir Sayyid Qutb yang dibahas oleh Khairi, Widayati & 
Ariyadi (2025) digambarkan bahwa landasan spiritual Yusuf adalah tauhid 



Angga Suryana
Tafsir Psikologis Surah Yusuf 187

yang membentuk ketahanan psikologis psychological resilience. Qutb 
menjelaskan bahwa setiap tahap ujian hidupnya perjalanan hidup, fitnah 
saudara, penjara, dilewati dengan keteguhan iman sebagai sumber kekuatan 
mental yang tahan banting.

 Surat Yusuf sebagai Sumber Pendidikan Akhlak Berbasis Spiritual

Cerita Yusuf tidak hanya terbatas pada keindahan narasi dan daya 
tarik keindahan sastra Al-Qur’an, tetapi juga mengandung kekayaan nilai-
nilai moral dan pendidikan yang dapat diterapkan sepanjang zaman, Ketika 
Yusuf dihadapkan pada cobaan dan penjara tanpa kesalahan, ia tetap 
sabar dan tidak kehilangan imannya, Dari Cobaan hingga Penjara. Sikap ini 
bukanlah simbol kepasifan, melainkan keteguhan mental dan spiritual hasil 
dari proses latihan batin yang intensif. Sikap sabar yang diambil oleh Nabi 
Yusuf merupakan strategi bijaksana dalam menghadapi cobaan, di mana 
kesabaran bukan sekadar menahan diri, melainkan cerminan kekuatan 
iman dan pengendalian emosi yang matang (Shiddiq). Akhirnya, ketika 
saudara-saudaranya datang memohon ampunan, Yusuf memilih untuk 
memaafkan mereka dan menjaga martabat mereka, ia tidak menyebut 
kesalahan mereka, melainkan berkata bahwa Allah Maha Pengampun dan 
Maha Penyayang. Hal ini mencerminkan akhlak yang mulia yang berasal 
dari transformasi spiritual, bukan keputusan emosional yang sesaat. Dalam 
konteks pendidikan moral, sikap ini merupakan contoh ideal tentang 
bagaimana membangun karakter melalui penyerahan diri pada iman dan 
cinta yang tulus dalam konteks modern.

Dalam tafsir Al-Azhar, Buya Hamka menjelaskan bahwa ujian besar 
yang dihadapi Nabi Yusuf ketika Zuleikha menggoda dia lalu dia dituduh 
tanpa bukti bukan sekadar cerita tentang integritas pribadi, melainkan 
cerminan pengendalian diri spiritual yang mendalam. Yusuf tetap teguh 
meskipun berada dalam kondisi sosial dan psikologis yang lemah. Ia memilih 
penjara daripada menyerah pada nafsu dan tekanan lingkungan, karena ia 
yakin bahwa Allah adalah pelindung terbaik (Umar 2019).

Buya Hamka menegaskan bahwa pengendalian diri Yusuf bukanlah 
sekadar reaksi spontan terhadap godaan, melainkan hasil dari proses 
pendidikan spiritual yang panjang, didasarkan pada kesadaran akan tauhid. 
Menurut Hamka, seseorang tidak dapat mempertahankan akhlak kecuali jika 
jiwanya telah diasah oleh iman yang kuat dan praktik spiritual yang terus-
menerus. Oleh karena itu, pendidikan moral yang ideal menurut Hamka tidak 
boleh terbatas pada pengajaran nilai-nilai atau pengingatan adat istiadat, 
melainkan harus membangun kesadaran internal yang membuat seseorang 
memiliki moral karena pilihan spiritualnya, bukan hanya karena takut 
akan hukuman sosial atau hukum (Saputra 2019). Konsep ini memberikan 
pelajaran penting bahwa pendidikan moral dalam Islam bukanlah sesuatu 
yang mekanis atau formal, melainkan proses transformasi internal. Nilai-
nilai moral yang sejati hanya dapat tumbuh ketika seseorang memiliki 
hubungan yang kuat dengan Allah, mengenal dirinya sendiri, dan mampu 
mengendalikan dorongan nafsu dalam kerangka tauhid. Inilah yang disebut 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 181-197 188

Buya Hamka sebagai kekuatan spiritual yang menjadi motor utama dalam 
menahan diri dari kejahatan dan mengarahkan ke jalan kebaikan.

Pentingnya pendekatan spiritual dalam pendidikan moral juga 
didukung oleh penelitian kontemporer. Seperti yang dijelaskan dalam studi 
Zulkarnain (2024) yang mengungkapkan tiga bentuk pengendalian diri 
yang ditunjukkan oleh Nabi Yusuf dalam Surah Yusuf, yaitu pengendalian 
perilaku, pengendalian kognitif, dan pengendalian keputusan dianggap 
sebagai hasil dari integrasi antara kesadaran intelektual dan spiritual yang 
terus ia kembangkan dalam dirinya. Oleh karena itu, pendidikan moral yang 
diwujudkan oleh Nabi Yusuf dan dijelaskan oleh Buya Hamka bukanlah 
sekadar narasi atau dogmatis, melainkan konstruktif dalam membentuk 
kepribadian manusia dalam konteks modern.

Dari kisah Nabi Yusuf yang disebutkan dalam Surah Yusuf, kita belajar 
bahwa nilai-nilai moral yang tinggi seperti kesabaran, pengampunan, dan 
pengendalian diri tidak datang begitu saja. Semua itu tumbuh melalui 
proses panjang pengembangan diri dan mendekatkan diri kepada 
Allah. Ketika Yusuf dihadapkan pada godaan, cobaan, dan tekanan, ia 
memilih jalan yang sulit namun benar, karena ia yakin bahwa Allah selalu 
bersamanya. Yusuf Hamka dalam tafsirnya menjelaskan bahwa keteguhan 
hati Yusuf bukanlah reaksi sesaat, melainkan hasil dari proses pembinaan 
rohani yang mendalam. Ia mengingatkan kita bahwa pembentukan moral 
bukanlah sekadar memberitahu orang tentang baik dan buruk, melainkan 
menanamkan kesadaran dan rasa tanggung jawab terhadap Allah. Oleh 
karena itu, pendidikan moral tidak cukup hanya dengan mengajarkan teori, 
tetapi harus mengembangkan kesadaran dalam diri setiap orang agar dapat 
memilih jalan yang benar meskipun dihadapkan pada tantangan. Inilah 
pesan abadi dari kisah Nabi Yusuf, yang tidak hanya indah untuk dibaca, 
tetapi juga mengajarkan kita bagaimana hidup dengan makna.

Pengendalian Diri dalam Tafsir Hamka: Perspektif Psikologis-Spiritual dan 
Komparasi Tafsir Modern Buya Hamka dan Tafsir Klasik tentang QS. Yusuf: 23–24.

1. Dinamika Nafsu dan Spiritualitas dalam Tafsir (Al-Azhar)

Dalam psikologi Islam, konsep nafs digolongkan menjadi tiga 
tingkatan utama: nafs alammarah (jiwa yang memerintahkan keburukan), 
nafs al-lawwamah (jiwa yang mencela diri), dan nafs al-muthma’innah (jiwa 
yang tenang). Tiga tingkatan ini menggambarkan proses transformasi batin 
manusia dalam perjuangan spiritual dan moral. Pada kisah Nabi Yusuf dan 
Zulaikha, Zulaikha digambarkan sebagai contoh dominasi nafs alammarah, 
yaitu ketika dorongan emosi dan hasrat fisiknya mengambil alih kendali, 
hingga menimbulkan tindakan yang tidak bermoral (Rosalina 2023). Dalam 
kondisi ini, individu cenderung dikendalikan oleh naluri tanpa kontrol nilai 
moral atau spiritual.

Sebaliknya, Nabi Yusuf menunjukkan representasi dari nafs al-
muthma’innah jiwa yang tenang dan damai karena tunduk kepada nilai 
spiritual dan pengenalan kepada Allah. Saat menghadapi godaan, ia tidak 
hanya menolak secara fisik, tetapi juga menenangkan batinnya melalui 



Angga Suryana
Tafsir Psikologis Surah Yusuf 189

doa dan pengakuan terhadap kekuatan ilahi. Ini mencerminkan tingkat 
tertinggi dari pertumbuhan spiritual di mana seseorang telah melampaui 
tahap kritik diri nafs al-lawwamah dan memasuki ketenangan batin yang 
stabil nafs almuthma’innah (Lukman and Nugroho 2024).

Dari sudut pandang tafsir psikologis, kisah ini mencerminkan konflik 
internal yang mirip dengan teori modern tentang, ego, dan superego (Aydin 
2022). Dorongan biologis yang ada pada Zulaikha tidak dikendalikan oleh ego 
atau superego moralnya, sementara Yusuf menampilkan keseimbangan yang 
sehat antara keinginan dan kontrol moral yang dipandu oleh nilai spiritual. 
Transformasi batin ini mencerminkan perjuangan antara nafs alammarah 
dan kematangan spiritual yang menghasilkan nafs al-muthma’innah sebagai 
hasil akhirnya.

Yusuf menolak godaan Zulaikha bukan karena ia tidak memiliki nafsu, 
melainkan karena nilai moral dan spiritualnya yang kokoh. Ketika berkata, 
“Sesungguhnya Tuhanku adalah sebaik-baik pelindung dari keburukan” (QS. 
Yusuf: 24), ia menunjukkan bahwa pengendalian diri muncul dari kesadaran 
ilahiah dan kualitas hubungan transendental yang kuat dengan Allah bukan 
sekadar kekuatan psikologis internal. Ahmad Mustafa al-Maraghi dalam 
Tafsir al-Maraghi menekankan bahwa keberhasilan Yusuf dalam menahan 
godaan lahir dari kedalaman iman yang meresap ke seluruh aspek batinnya: 
ketenangan, ketundukan, dan pengendalian terhadap hawa nafsu. Al-
Maraghi menjelaskan bahwa iman yang sejati terbukti bukan hanya melalui 
ucapan, tetapi melalui perilaku dan tindakan yang mencerminkan kualitas 
itu (Al-Maraghi, 1910).

al-Maraghi menjelaskan bahwa keberhasilan Yusuf dalam menahan 
godaan bukan karena kekuatan diri semata, melainkan karena iman 
yang meresap ke seluruh lapisan batinnya ketenangan, ketundukan, dan 
kesadaran spiritual. Al-Maraghi menekankan bahwa pengendalian ini 
bukan berarti bebas dari godaan, tapi berakar dari pemahaman bahwa 
Allah adalah pelindung terbaik, dan ini memunculkan keamanan batin 
yang melampaui dorongan duniawi. Lebih lanjut, analisis metodologi tafsir 
alMaraghi menegaskan bahwa corak tafsir ini bersifat adabiijtima‘i (Mustofa 
et al. 2024). Yakni membingkai ayat sebagai solusi atas persoalan sosial 
kontemporer. Dalam konteks QS. Yusuf: 24, pendekatan ini menegaskan 
bahwa iman yang matang bukan hanya soal ritual ibadah tapi menjadi filter 
nilai personal dalam konteks sosial maupun psikologis. Dengan demikian, 
Yusuf bukan sosok tanpa nafsu, melainkan individu yang memiliki self-
regulation tinggi dan internal locus of control spiritual: nalarnya dipandu 
oleh nilai religius, bukan dominasi ego biologis.

Dalam pemikiran filsafat moral, bentuk keteguhan seperti ini sejalan 
dengan konsep karteria, yakni ketangguhan untuk melawan godaan 
internal. Yusuf bukan hanya bertahan terhadap tekanan eksternal, tetapi 
juga berhasil menjaga integritas dirinya dalam menghadapi ujian batin. 
Pandangan ini sejalan dengan pemikiran Thomas Aquinas yang menyebut 
bahwa keteguhan sejati adalah kesediaan untuk menanggung penderitaan 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 181-197 190

demi memperjuangkan kebenaran dan menjalankan kehendak Ilahi.Dalam 
tradisi lain, seperti kekristenan, para martir dianggap sebagai lambang 
tertinggi dari keteguhan. Mereka memilih untuk menanggung penderitaan 
dan kematian demi mempertahankan iman dan nilai-nilai kebenaran. Meski 
dalam konteks yang berbeda, Yusuf juga menampilkan bentuk “kemartiran 
moral” rela menerima risiko sosial, fitnah, bahkan pemenjaraan demi 
menjaga kesucian dirinya dan menaati perintah Tuhan (Nadeak 2022).

Kisah Yusuf dan Zulaikha dengan demikian tidak hanya menyuguhkan 
cerita tentang cinta dan godaan, tetapi juga menampilkan teladan agung 
tentang kekuatan akhlak dalam menghadapi ujian hidup. Yusuf menjadi sosok 
yang menginspirasi dalam hal pengendalian diri yang luhur, bukan karena 
ia tidak memiliki dorongan nafsu, tetapi karena ia memiliki keberanian dan 
kesadaran untuk lebih memilih kehendak Ilahi di atas segalanya. Disebutkan 
dalam QS. Yusuf (12): 23–24

َ
ال

َ
ق كَۚ  

َ
ʝ تَ  ْ̠ هَ تْ 

َ
ال

َ
وَق بَ  بْوَٰ

َ
ȷ

ْ
ȴا تِ 

َ
ق

َّ
ل
َ
وَ˧ سِهِۦ 

ْ
نَّف عَن  تِهَا  ْ̠ بَ  ɮʀِ هُوَ   ʾ ِr

َّ
ال  وَرَاوَدَتْهُ 

َ
لِمُون ٰـ الظَّ لِحُ 

ْ
يُف  ȶ

َ
ȴ إِنَّهُۥ  مʪَْوَاىَۖ   حْسَنَ 

َ
ɮٓ أ ِ

ّɰَر ۖ  إِنَّهُۥ  ِ
َّ

االله مَعَاذَ 

Artinya: “Dan perempuan yang Yusuf tinggal di rumahnya menggoda 
dia untuk menundukkan dirinya (kepadanya); dan dia menutup pintu-
pintu, lalu berkata, ‘Marilah ke sini.’ Yusuf berkata, ‘Aku berlindung 
kepada Allah, sungguh, tuanku telah memperlakukan aku dengan baik. 
Sesungguhnya orang-orang zalim tidak akan beruntung.’” (QS. Yusuf: 
23)

Yusuf merasa bahagia dan aman di istana Putra Mahkota Mesir. Namun, 
ada tiga gelombang besar yang mempengaruhi hidupnya. Dua gelombang 
baik dan membahagiakan, dan satu gelombang yang menghancurkan. 
Gelombang pertama adalah kehendak Allah, bahwa ia akan menjadi nabi 
dan rasul. Gelombang kedua adalah keinginan ayah angkatnya agar Yusuf 
menjadi tokoh penting di kerajaan (penguasa). Gelombang ketiga adalah 
istri raja muda yang dianggap akan menjadi ibu angkatnya,dan dia jatuh 
cinta padanya. Saat itu, usia Yusuf sekitar 18 atau 20 tahun (Hamka, 2015).

Dalam tafsir Al-Azhar, Buya Hamka menjelaskan bahwa kejujuran 
Yusuf mencerminkan kepribadian yang tidak hanya jujur, tetapi juga teguh 
dalam prinsip-prinsip moral di tengah badai godaan. Dia tidak mengutuk 
wanita yang mencintai dia dengan cinta buta, melainkan memilih jalan 
penghindaran yang elegan dan menghindari konflik terbuka, yang 
merupakan bukti kedewasaan emosional dan kecerdasan sosialnya. Sifat 
ini terus dipertahankan selama masa penjaranya, bahkan ia menjadi guru 
spiritual dan moral bagi narapidana lain, dengan menjelaskan tauhid dan 
menyerukan kembali pada nilai-nilai ilahi. Yusuf dikenal sebagai agen 
perubahan sosial (Salam et al. 2025). Yang memulai transformasi dari 
dirinya sendiri, lalu mempengaruhi lingkungan istana dan masyarakat yang 
lebih luas melalui kejujuran, integritas, kesabaran, dan empati.



Angga Suryana
Tafsir Psikologis Surah Yusuf 191

2. Tafsir Fakhruddin al-Razi (Mafatiḥ al-Ghayb)

Dalam Mafatiḥ al-Ghayb, Imam Fakhruddin al-Razi. Memberikan 
analisis mendalam terhadap QS. Yusuf ayat 24 yang menggambarkan 
momen kritis ketika Yusuf tergoda oleh Zulaikha. Al-Razi tidak hanya 
mengkaji teks dari sisi linguistik dan hukum, tetapi juga memasuki ranah 
psikologis-spiritual dalam memahami mekanisme kerja nafs (jiwa) dan 
peran pertolongan ilahi dalam mengendalikan dorongan syahwat (al-Rāzī 
1999).

هِۦ رَبِّ نَ  ٰـ بُرْهَ ءَا  ن رَّ
َ
ȶٓ أ

َ
ȴْو

َ
ل بِهَاۖ   تْ بِهِۦۖ  وَهَمَّ  دْ هَمَّ

َ
ق

َ
ۚ وَل

Artinya:“Dan sungguh, perempuan itu telah bermaksud (melakukan 
sesuatu) terhadap Yusuf, dan Yusuf pun (membalas) bermaksud terhadap 
perempuan itu jika dia tidak melihat tanda (burhan) dari Tuhannya…” 
(QS. Yusuf: 24)

Al-Rāzī menafsirkan QS. Yūsuf [12]:24 di atas sebagai gambaran adanya 
ketegangan batin dalam diri Nabi Yūsuf antara kecenderungan naluriah 
terhadap godaan dan dorongan spiritual yang membimbingnya untuk 
menjauhi perbuatan maksiat. Menurutnya, frasa al-burhān min rabbihi 
merepresentasikan bentuk intervensi ilahi berupa cahaya hidayah yang 
meneguhkan kesadaran moral. Dalam konteks psikologi modern, konsep 
ini dapat dianalogikan dengan fungsi superego, yakni struktur kepribadian 
yang berperan menginternalisasi nilai dan norma etis serta mengendalikan 
dorongan impulsif yang bersifat biologis.

Al-Razi menulis:

اʢʟي باɋɐʝهان  وʝكن االله وقاه  ينكر ذʝك   ȶȴالشهوات و  ˛˥˦ تبطو   النفس 
المعرفة وخوف االله هو نور 

”Jiwa manusia memang memiliki kecenderungan terhadap syahwat, 
dan hal itu tidak bisa disangkal. Namun Allah melindungi Yusuf dengan 
burhan, yaitu cahaya ma’rifah (pengetahuan ilahiah) dan rasa takut 
yang mendalam kepada Allah.”

Dari kutipan tersebut (al-Rāzī 1999). Razi menjelaskan bahwa Nabi 
Yusuf tetaplah manusia yang memiliki dorongan biologis seperti manusia 
lain. Namun, ia tidak jatuh pada maksiat karena Allah menganugerahinya 
“burhan”, yaitu petunjuk batin berupa cahaya pengetahuan dan rasa 
takut kepada Allah. Dalam pandangan Al-Razi, kekuatan spiritual dan 
intervensi ilahi itulah yang menjadi penentu keselamatan Yusuf, bukan 
semata kekuatan pribadi atau rasionalitasnya. Penjelasan ini memperkuat 
konsep bahwa pengendalian nafsu tidak hanya bergantung pada akal atau 
kehendak, tetapi juga pada kedalaman spiritual dan hubungan dengan 
Tuhan. Dalam psikologi modern, ini dapat disandingkan dengan konsep 
superego yang terbentuk dari nilai-nilai moral dan religius, yang bertindak 
sebagai pengontrol naluri biologis.



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 181-197 192

3. Tafsir Imam al-Tabari (Jami‘ al-Bayan) 

Dalam penafsirannya terhadap QS. Yūsuf [12]:24, Imam al-Ṭabarī 
(1997) menggambarkan secara rinci konflik batin yang dialami Nabi Yūsuf 
serta godaan yang datang dari Zulaikha. Ia menekankan tiga frasa kunci 
yang mencerminkan intensitas psikologis sekaligus makna spiritual dari 
peristiwa tersebut:

Menurut al-Tabari, kata warawadat-hu (  menunjukkan (وَرَاوَدَتْهُ
bahwa Zulaikha melakukan bujukan seksual secara berulang dan penuh 
kesungguhan. Tidak sekadar rayuan sekali, tetapi upaya terus-menerus yang 
menandakan dominasi nafs al-ammarah dorongan liar yang memerintahkan 
kepada keburukan.

Frasa wa-ghallaqat al-abwab (َبْوَاب
َ
ȷ

ْ
ȴا تِ 

َ
ق

َّ
ل
َ
 menggambarkan bahwa (وَ˧

pintu rumah ditutup rapat sebuah simbol determinasi kuat dan ikhtiar 
sungguh-sungguh dari Zulaikha untuk menggoda Yusuf tanpa gangguan luar. 
Menurut tafsir al-Tabari, tindakan ini menegaskan niat tegas dan dominasi 
psikologis si penggoda.

Yusuf menolak dengan lafal ma’adhallah ( ِ
َّ

االله  yaitu bentuk ,(مَعَاذَ 
ekslamsi perlindungan spiritual langsung dari Allah. Al-Tabari menjelaskan 
bahwa penolakan Yusuf bukan sekadar keputusan moral pribadi, melainkan 
cerminan kesadaran penuh bahwa Tuhan selalu melihat, dan ia tunduk 
sepenuhnya pada otoritas-Nya.

sedangkan frasa َوَايʪَْم حْسَنَ 
َ
أ  ɭ ِ

ّɰَر  dikaitkan oleh al-Tabari dengan إِنَّهُ 
suami Zulaikha, yang telah memperlakukan Yusuf dengan baik. Hal ini 
menambah dimensi kesadaran sosial bagi Yusuf: ia tidak hanya menjaga 
integritas dengan Allah, tetapi juga menghormati kepercayaan yang telah 
diberikan kepadanya secara sosial.

Menurut tafsir al-Tabari, Yusuf tidak menolak godaan semata-
mata karena moralitas individual. Penolakannya diwarisi dari kesadaran 
spiritual kuat yakni pengawasan Ilahi. Yang menjadikan pengendalian diri 
sebagai wujud ketakwaan nyata. Kesadaran inilah yang menjadi mekanisme 
pengendali nafs al-ammarah, dan mencegah Yusuf terbawa pada tindakan 
destruktif secara biologis dan spiritual.

4. Tafsir al-Zamakhshari (alKashshaf)

Al-Zamakhshari (1966) dalam al Kashshaf an Haqaiq at Tanzil 
menghadirkan analisis mendalam terhadap QS. Yusuf 23–24, membahas 
konflik batin antara nafsu dan kekuatan spiritual saat Zulaikha menggoda 
Yusuf dengan pendekatan yang psikologis dan linguistik.

Al-Zamakhshari menjelaskan bahwa kata rawadat-hu (ُوَرَاوَدَتْه) 
merupakan bentuk fi’il dari akar kata د و   yang berarti membujuk secara ر 
perlahan dan halus (Isfahani, 2011). Bentuk ini mengisyaratkan bahwa 
Zulaikha tidak hanya menggoda secara langsung, tetapi juga memengaruhi 
Yusuf secara psikologis dengan pendekatan yang berulang, sistematis, dan 
tersembunyi. Zamakhshari menekankan bahwa bentuk fi’il ini menunjukkan 
niat mendalam, bukan dorongan impulsif semata.menjelaskan bahwa 



Angga Suryana
Tafsir Psikologis Surah Yusuf 193

kata raawadathu menunjukkan upaya godaan yang halus dan berulang, 
bukan sekadar rayuan spontan. Struktur fi’il ini mencerminkan strategi 
manipulatif psikologis. Konsep ini mirip dengan manipulasi afektif dalam 
psikologi modern, yaitu teknik untuk melemahkan kontrol diri seseorang 
melalui komunikasi emosional.

Frasa wa ghallaqat al-abwāb (بْوَاب
َ
ȷ

ْ
ȴا تِ 

َ
ق

َّ
ل
َ
 menunjukkan bahwa (وَ˧

seluruh pintu ditutup rapat, yang secara simbolik merepresentasikan 
upaya Zulaikha untuk menciptakan kendali situasional secara total. Bentuk 
fi‘il yang bersifat intensif mengindikasikan tindakan yang dilakukan secara 
sadar dan terencana, sehingga menghadirkan tekanan eksternal yang 
sistematis terhadap Nabi Yūsuf.

Ungkapan ma‘ādhallāh (
َّ

االله  diucapkan sebagai respons (مَعَاذَ 
spontan Nabi Yūsuf untuk memohon perlindungan Allah. Al-Zamakhsharı ̄
menegaskan bahwa pernyataan ini tidak sekadar merupakan penolakan 
moral formal, melainkan cerminan murāqabah, yakni kesadaran batin akan 
kehadiran dan pengawasan Allah yang terus-menerus. Respons tersebut 
menunjukkan supremasi nilai spiritual atas dorongan naluriah.

Adapun frasa innahu rabbī aḥsana mathwāya (َوَايʪَْم حْسَنَ 
َ
أ  ɭ ِ

ّɰَر  (,إِنَّهُ 
menurut penafsiran al-Zamakhsharı̄, merujuk kepada majikan Nabi Yūsuf, 
bukan kepada Allah. Penafsiran ini menegaskan dimensi etika sosial dalam 
sikap Nabi Yūsuf, yakni penghormatan terhadap manusia yang telah berbuat 
baik kepadanya. Prinsip iḥsān dihadirkan sebagai dasar tindakan etis, yaitu 
membalas kebaikan dengan kebaikan, bahkan tanpa tuntutan pengakuan.

Secara keseluruhan, sebagaimana tercermin dalam tafsir al-
Zamakhsharı̄, sosok Nabi Yūsuf ditampilkan sebagai insān kāmil yang 
memadukan spiritualitas, rasionalitas, dan etika sosial. Pengendalian nafsu 
dalam kisah ini tidak semata-mata lahir dari tekanan norma eksternal atau 
kepatuhan formal terhadap hukum moral, melainkan merupakan hasil 
kedalaman iman (taqwā) dan kejernihan akal (‘aql) yang bekerja secara 
sinergis sebagai mekanisme pengendalian internal (al-Zamakhsharı̄, 1966).

Implikasi Tafsir Psikologis Buya Hamka terhadap Pengendalian Diri dan 
Pendidikan Akhlak dalam Kisah Nabi Yusuf

Cerita Nabi Yusuf dalam Surah Yusuf memberikan pelajaran mendalam 
tentang keteguhan hati, pengendalian diri, dan pembentukan akhlak yang 
mulia. Dalam Tafsir Al-Azhar, Buya Hamka menjelaskan godaan Zuleikha 
kepada Yusuf sebagai ujian psikologis yang sangat berat bagi seorang 
pemuda. Yusuf berhasil menolak ajakan dosa tersebut berkat cahaya iman 
yang kokoh tertanam dalam jiwanya. Buya Hamka menyebutkan bahwa 
seandainya ”cahaya iman“ yang bersemayam di hati Yusuf, ia mungkin saja 
tergelincir seperti manusia lainnya. Namun berkat kekuatan spiritual dan 
kesadaran spiritualnya, Yusuf berkata: “Aku berlindung kepada Allah” dan 
menjauh dari perbuatan keji tersebut (Hamka, 2015). 

Selain itu tindakan pengampunan, sebagaimana ditunjukkan 
oleh Nabi Yusuf, merupakan cerminan dari integritas kepemimpinan, 
kejujuran, kesabaran, dan kemampuan untuk menginspirasi perubahan 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 181-197 194

sosial dan spiritual di lingkungannya. Nabi Yusuf menjadi teladan dalam 
mempraktikkan empati, kesetiaan, dan pengendalian diri, yang semuanya 
merupakan indikator kematangan emosional dan spiritual (Rohman et al. 
2025).

Orang-orang yang mampu memaafkan biasanya memiliki orientasi 
spiritual yang kuat, empati, dan pemahaman mendalam tentang makna 
memaafkan sebagai proses untuk melepaskan perasaan negatif. Sumber 
kekuatan untuk memaafkan dapat berasal dari doa, meditasi, dan dukungan 
sosial dan spiritual, selain itu, kecerdasan spiritual dan kemampuan untuk 
menemukan makna dalam peristiwa-peristiwa sulit juga memainkan peran 
penting dalam proses memaafkan (Recine et al. 2020).

Perilaku Nabi Yusuf dalam memaafkan saudara-saudaranya 
menunjukkan kedewasaan emosional dan spiritual yang luar biasa. Sebagai 
seorang pemimpin yang berkuasa, ia memiliki kesempatan untuk membalas 
perlakuan buruk yang diterimanya di masa lalu. Namun, ia justru melakukan 
hal yang sebaliknya: ia tidak menyimpan dendam. Dengan lembut, Yusuf 
berkata:

Ɏَɔɛِəِ الرَّٰ رْحَمُ 
َ
أ وَهُوَ  مْۖ  

ُ
ك

َ
ʝ  ُ َّ
يَغْفِرُ االله يَوْمَۖ  

ْ
ال مُ 

ُ
ʬْك

َ
ʱ َ˦ ɋِيبَ 

ْ
ɒَت  ȶ

َ
ȴ  

َ
ال

َ
ق

Artinya: “Hari ini aku tidak menyalahkan kalian. Semoga Allah 
mengampuni kalian. (QS. Yusuf: 92)

Sikap ini menunjukkan bahwa Yusuf memiliki kemampuan besar untuk 
mengendalikan diri, terutama dalam menjaga martabatnya sebagai nabi 
dan pemimpin. Ia mampu menahan amarahnya dan membalas kejahatan 
dengan kebaikan. Hal ini menunjukkan bahwa pengendalian diri merupakan 
bagian penting dari akhlak yang baik. Yusuf tidak hanya melindungi dirinya 
dari perbuatan yang memalukan, tetapi juga menjaga martabat orang lain.
Lebih dari itu, tindakan pengampunan ini memiliki dampak sosial yang 
luas. Yusuf tidak hanya menyembuhkan luka dalam keluarganya, tetapi 
juga menciptakan perdamaian dan suasana baru dalam masyarakat. Dalam 
studi psikologi, ditemukan bahwa individu dengan kecerdasan spiritual 
yang tinggi cenderung lebih mudah mengampuni dan mampu membangun 
hubungan sosial yang sehat.

Kesimpulan
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis nilai-nilai psikologis dan spiritual 
dalam Surah Yusuf, khususnya mengenai integritas moral, kesabaran, dan 
pengendalian diri, serta relevansinya bagi pendidikan Islam kontemporer 
melalui perspektif Tafsir Al-Azhar karya Buya Hamka. Hasil kajian melalui 
metode studi pustaka ini menunjukkan bahwa pengendalian diri Nabi Yusuf 
merupakan manifestasi dari keteguhan iman (tauhid) dan transformasi 
jiwa menuju nafs al-muthma’innah yang mampu meredam impuls negatif 
dari nafs al-ammarah. Melalui narasi hubungan antara Nabi Ya’qub dan 
Yusuf, kajian ini menegaskan pentingnya pendidikan hati (tarbiyatul qalb) 
dan komunikasi spiritual dalam membentuk karakter peserta didik yang 



Angga Suryana
Tafsir Psikologis Surah Yusuf 195

resilien, jujur, serta pemaaf di tengah tantangan modern. Namun, penelitian 
ini memiliki keterbatasan karena berfokus pada analisis teks literatur dan 
dokumen primer tanpa melibatkan data empiris mengenai implementasi 
langsung nilai-nilai tersebut dalam kurikulum pendidikan saat ini. Oleh 
karena itu, direkomendasikan bagi peneliti selanjutnya untuk melakukan 
studi lapangan atau penelitian tindakan guna menguji efektivitas praktis 
dari integrasi nilai pengendalian diri Surah Yusuf dalam mengatasi krisis 
moral peserta didik di lingkungan pendidikan formal.

Daftar Pustaka

Ahsan, A. A. (2021). Pendidikan Islam modern dalam perspektif Buya Hamka 
(Unpublished bachelor’s thesis). FITK UIN Syarif Hidayatullah Jakarta.

Isfahani, R. (2011). Mufradat alfaz al-Qur’an. Dar Al-Qalam.

Al-Razi, F. al-D. M. ibn ’Umar. (1999). Mafatih al-Ghayb. Cairo: Dār al-Turāth.
Al-Maraghi, M. M. (1910). Tafsir al-Maraghi. Kairo: Dar al-Fikr.
Al-Zamakhshari, M. ibn ‘U. al-. (1966). Al-Kashshāf ‘an ḥaqā’iq al-tanzīl. 

Cairo: Muṣṭafā al-Bābī al-Ḥalabī.
Aydin, H. (2022). Concepts of the self in Islamic tradition and Western 

psychology: A comparative analysis. Islam Today Journal, 1(1). 
Retrieved from http://islamtodayjournal.org/index.php/itj/article/
view/12

Bohari, M., & Mohd Yusof, F. (2020). Pendidikan keibubapaan melalui 
santunan fitrah Nabi Ya‘qub AS dan pendekatannya bagi menangani 
salah laku remaja. UMRAN: Journal of Islamic and Civilizational 
Studies, 6(3–2). Retrieved from https://jurnalumran.utm.my/index.
php/umran/article/view/426

Dewi, E., Wargadinata, W., Maimunah, I., & Ibrahim, F. M. A. (2020). Gender 
bias in Arabic: Analysis of Jacques Derrida’s deconstruction theory. 
Jurnal Al Bayan, 12(2), 225–244. https://doi.org/10.24042/albayan.
v12i2.6334

Ensiklopedia Al-Qur’an Al-Karim. (n.d.). Terjemahan makna ayat 92 Surah 
Yusuf. Retrieved from https://quranenc.com/id/browse/indonesian_
mokhtasar/12/92

Hamka. (1988). Tafsir Al-Azhar (Vols. I–XXII). Jakarta: Pustaka Panjimas.
Hanafi, A., & Dahliana, Y. (2025). Regulasi emosi Nabi Yusuf dalam Surah Yusuf 

(Studi tafsir Fī Ẓilāl al-Qur’ān) (Doctoral dissertation). Universitas 
Muhammadiyah Surakarta. Retrieved from https://eprints.ums.ac.id/
id/eprint/131371

Hidayati, H. (2018). Metodologi tafsir kontekstual Al-Azhar karya Buya 
Hamka. El-Umdah, 1(1), 25–42. Retrieved from http://journal.
uinmataram.ac.id/index.php/el-umdah/article/view/407

Jassim, M. M. M., & Khalifa, M. M. (2018). Al-dilālāt al-nafsiyyah li ba‘ḍ al-āyāt 
al-Qur’āniyyah fī Sūrat Yūsuf. Journal of Tikrit University for Humanities, 
25(7), 198–225. https://doi.org/10.25130/jtuh.25.7.2018.07



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 181-197 196

Kadri, R. M. (2020). Tafsir tarbawi sebagai salah satu corak varian tafsir. 
SYAHADAH, 8(1), 17–32.

Khairi, M., Widayati, R., & Ariyadi, S. (2025). The spirituality and psychological 
resilience of Prophet Yusuf (AS) in Fī Ẓilāl al-Qur’ān. Al-Furqan, 8(1), 
208–222.

Lukman, M. F., & Nugroho, K. (2024). Klasifikasi nafs dalam Tafsir Al-
Azhar karya Buya Hamka (Doctoral dissertation). Universitas 
Muhammadiyah Surakarta. Retrieved from https://eprints.ums.ac.id/
id/eprint/129228

Makmun, M. (2013). Pendidikan dalam perspektif Al-Qur’an. Al-Afkar, 1(2). 
Retrieved from http://download.garuda.kemdikbud.go.id/article.
php?article=781448

Mustaqim, A., & Khalid, M. (2021). Psychological nuance in QS Yusuf: A 
thematic tafseer with psychological approach. Ulul Albab, 22(1), 142. 
Retrieved from https://pdfs.semanticscholar.org

Mustofa, M. I., Apriani, L. D., & Firdaus, Z. F. (2024). Manhaj tafsir Al-Maraghi 
karya Syekh Ahmad Mustafa Al-Maraghi. Ta’wiluna, 5(2), 351–373.

Nadeak, L. (2022). Mengenal dan menghayati keutamaan keteguhan. Logos, 
20–28. Retrieved from https://ejournal.ust.ac.id/index.php/LOGOS/
article/view/1635

Putri, Y. Y. A. (2017). Nilai-nilai pendidikan karakter bangsa dalam kisah 
Nabi Yusuf AS (Undergraduate thesis). UIN Raden Intan Lampung.

Rahmadi. (2011). Pengantar metodologi penelitian. Banjarmasin: Antasari 
Press.

Recine, A. G., Recine, L., & Paldon, T. (2020). How people forgive: A systematic 
review. Journal of Holistic Nursing, 38(2), 233–251. https://doi.
org/10.1177/0898010119828080

Ritonga, A. S. (2018). Pendidikan akhlak dalam perspektif Hamka (Doctoral 
dissertation). UIN Sumatera Utara.

Rohman, A., Ummah, M. F. I., & Anam, M. (2025). Interpretation of Prophet 
Joseph’s political strategy in the Qur’an. Al-Karim, 3(1), 79–104.

Rosalina, T. (2023). The soul (al-nafs) in the perspective of Islamic thought. 
Archipelago Journal of Southeast Asia Islamic Studies, 1(1), 46–53.

Salam, R., Anwar, A., & Nasution, S. (2025). Social and spiritual transformation 
in the leadership of Prophet Yusuf. JUSPI, 8(2), 310–318.

Saputra, Y. (2019). Nafsu dan pengendaliannya menurut pandangan Hamka 
dalam Tafsir Al-Azhar. Retrieved from https://idr.uin-antasari.ac.id

Sari, M., & Asmendri. (2020). Penelitian kepustakaan dalam penelitian 
pendidikan IPA. Natural Science, 6(1), 41–53.

Shiddiq, S. M. (n.d.). Sikap sabar dan pemaaf Nabi Yusuf dalam Qur’an Surah 
Yusuf (Unpublished bachelor’s thesis). FITK UIN Syarif Hidayatullah 
Jakarta.

Shihab, M. Q. (2000). Tafsir al-Mishbah (Vol. II). Jakarta: Lentera Hati.
Sofiyan, A. (2017). Interpretasi ayat-ayat psikologi dalam Surat Yusuf. Al-

Dzikra, 11(2), 155–186.



Angga Suryana
Tafsir Psikologis Surah Yusuf 197

Tabari, A. J. M. ibn J. al-. (1997). Tafsir al-Ṭabarī: Jāmi‘ al-bayān fī ta’wīl al-
Qur’ān. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Umar, R. (2019). Tafsir Al-Azhar karya Hamka (metode dan corak 
penafsirannya). Al-Asas, 2(1), 17–24.

Zulkarnaen, M. R. (2024). Nilai-nilai pengendalian diri Nabi Yusuf dalam 
perspektif Al-Qur’an (Doctoral dissertation). UIN Sultan Maulana 
Hasanuddin Banten.

أنموذɈًا. يوسف  القرآɭɳ: قصة  القصص   ɭʀ  ɋɐلخʝ الʆʊدية  ال˓˖ية   .(2202) سَالِم.  سِيل 
َ
أ ʕʔظم، 

162–441  ،(5)41 اȶȴجتماعية،  والعلوم  واʝلسا˷˿ات  ʝلفلسفة  ȶȴرك   ʤʠɨɟ.
http://lark.uowasit.edu.iq/index.php/lark/article/view/2575


