PERADABAN JOURNAL OF
RELIGION AND SOCIETY
Vol. 5, Issue 1, January 2026

ISSN 2962-7958

Page : 164-180
DOI:
https://doi.org/10.59001/pjrs.v5i1.791

Copyright
© The Author(s) 2026

This work is licensed under a
Creative Commons Attribution 4.0
International License

PERADABAN JOURNAL OF
RELIGION AND
SOCIETY

Article

Melampaui Kritik Isra’iliyyat:
al-Durr al-Manthur sebagai
Ensiklopedi Tafsir dan
Warisan Intelektual al-Suyuti

Nasirudien Muhammad Igbal
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta,Yogyakarta,
Indonesia; email : nasirudin.igbal@gmail.com

Abstract

Al-Durr al-Manthur fi al-Tafsir bi al-Ma’thir, authored by Jalal al-Din
al-Suytiti, is often regarded as a work of tafsir bi al-riwayah heavily
laden with Isra’iliyyat reports and weak chains of transmission. Such
assessments have led to the assumption that this work lacks sufficient
authority to serve as a primary reference in Qur’anic exegesis.
Conversely, al-Durr al-Manthiir contains significant methodological
and epistemological value for understanding the dynamics of
Qur’anic interpretation in the formative generations. Accordingly,
this study seeks to reassess the methodological potential of the
work in relation to the needs of contemporary Qur’anic studies. The
central question addressed is to what extent the complexity of al-
Durr al-Manthiir's compilation reflects its authoritative value and
relevance within modern tafsir scholarship. This research employs
a library-based study with a descriptive-analytical approach to the
structure, content, and compositional strategies of the text. The
findings demonstrate that al-Suytuti deliberately refrained from
applying normative selection to the transmitted reports, instead
arranging them as an open exegetical archive. This strategy enables
intertextual, thematic, and historical readings of the Qur’an that
remain rooted in tradition while allowing contextual engagement.
The article argues that al-Durr al-Manthtir should be preserved not
only as a legacy of classical Qur’anic exegesis but also as an epistemic
foundation for the development of contemporary tafsir methodologies.

Keyword

Al-Durral-Manthur, intellectuallegacy, Isra’iliyyat, tafsirmethodology,
transmitted exegesis



165

Nasirudien Muhammad Iqgbal
al-Durr al-Manthiir sebagai Ensiklopedi Tafsir

Abstrak

Penelitian Tafsir al-Durr al-Manthur f1 al-Tafsir bi al-Ma’tstr karya Jalal al-Din
al-Suyutl kerap dianggap sebagai karya tafsir bi al-riwayah yang sarat dengan
riwayat isra’lliyyat dan sanad lemah. Penilaian tersebut memunculkan asumsi
bahwa karya ini tidak cukup otoritatif untuk dijadikan rujukan utama dalam studi
tafsir. Di sisi lain, al-Durr al-Manthir justru menyimpan nilai metodologis dan
epistemologis yang penting dalam membaca dinamika penafsiran Al-Qur’an dari
generasi awal. Oleh karena itu, kajian ini menjadi mendesak untuk mengungkap
ulang potensi metodologis kitab tersebut dalam kaitannya dengan kebutuhan
studi tafsir kontemporer. Penelitian ini mengajukan pertanyaan utama: sejauh
mana kompleksitas penyusunan al-Durr al-Manthiir mencerminkan nilai otoritatif
dan relevansinya dalam khazanah tafsir modern? Metode yang digunakan adalah
studi pustaka dengan pendekatan deskriptif-analitis terhadap struktur, isi, dan
strategi penulisan dalam karya tersebut. Hasil kajian menunjukkan bahwa al-
Suyutl secara sadar tidak melakukan seleksi normatif terhadap ragam riwayat,
tetapi menyusunnya sebagai arsip tafsir terbuka. Strategi ini memungkinkan
pembacaan intertekstual, tematik, dan historis atas Al-Qur’an yang berakar pada
tradisi, namun tetap kontekstual. Artikel berargumen bahwa al-Durr al-Manthur
tidak hanya layak dipertahankan sebagai warisan tafsir klasik, tetapi juga sebagai
fondasi epistemik bagi pengembangan metodologi tafsir kontemporer.

Kata Kunci

Al-Durr al-Manthir, Isra’iliyyat, metodologi tafsir, tafsir riwayah, warisan intelektual

Pendahuluan

Tafsir al-Durr al-Manthur fi al-Tafsir bi al-Ma’tsur karya Jalal al-Din al-
Suyiutl (w. 911 H/1505 M) merupakan salah satu karya monumental dalam
tradisi tafsir riwayah (bi al-ma’tsur). Karya ini mencerminkan semangat
ensiklopedis dalam mendokumentasikan seluruh riwayat tafsir yang
bersumber dari Rasulullah SAW, para sahabat, tabi’in, hingga para mufassir
klasik generasi awal. Namun demikian, dalam literatur akademik modern,
al-Durr al-Manthur kerap mendapatkan penilaian yang mereduksi karakter
ilmiahnya. Tidak sedikit kalangan yang menyamakan karya ini dengan
“kompilasi pasif” atas berbagai riwayat, termasuk riwayat yang lemah (da’if)
dan narasi israd’iliyyat yang dianggap problematis secara epistemologis
(Wansbrough et al,, 1977).

Reduksi semacam ini, meskipun sering diulang dalam studi
kontemporer, tidak mencerminkan kompleksitas metodologis al-Suyuti
sebagaiulama multidisipliner. Penilaian negatifterhadap al-Durral-Manthitr
umumnya berpijak pada paradigma kritik sanad modern dan cenderung
mengabaikan konteks sejarah dan tujuan penulisan karya tersebut. Dalam
kerangka tafsir tradisional, keberadaan riwayat lemah atau isra’iliyyat tidak
serta-merta meniadakan nilai ilmiah sebuah karya, selama ia dimaksudkan
sebagai kodifikasi data tafsir, bukan sebagai finalisasi makna (Syahrur,
1999).



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 164-180

Dalam disertasinya, Shabir Ally mengajukan argumen penting bahwa
al-Durr al-Manthir harus dibaca sebagai arsip tafsir yang berfungsi
melestarikan khazanah penafsiran dari berbagai generasi, bukan sebagai
tafsir normatif dengan satu bacaan otoritatif. (Ally, 2012). Ally memandang
al-Suyuti sebagai seorang kodifikator tafsir yang sadar akan keberagaman
tradisi intelektual Islam dan karena itu memilih untuk tidak menampilkan
preferensi tafsir tertentu dalam teksnya. Pendekatan ini menjadikan al-Durr
sebagai dokumen penting untuk memahami dinamika dan perkembangan
tafsir klasik.

Penelitian-penelitian mutakhir juga menunjukkan bahwa struktur
al-Durr al-Manthiur menyimpan konsistensi metodologis yang tidak dapat
diabaikan. S. R. Burge misalnya, melalui kajiannya atas pola kutipan al-
Suyiutl, menemukan bahwa pemilihan sumber dalam al-Durr al-Manthur
menunjukkan keteraturan yang mengikuti prioritas historis dan otoritas
keilmuan dalam tradisi Sunni (Burge, 2014). Demikian pula penelitian
Teba Sultany dan timnya menyoroti aspek naratif dalam penyusunan kisah
Nabi Yusuf, yang menunjukkan adanya konstruksi tematis dan naratif yang
berlapis dalam penyusunan riwayat (Sultany et al., 2022). Temuan ini
membantah pandangan bahwa karya ini merupakan susunan tanpa desain
ilmiah.

Selain sebagai arsip riwayat, al-Durr al-Manthur juga memiliki fungsi
dialogis: mempertemukan suara-suara tafsir lintas generasi dalam satu
ruang wacana. Dengan menampilkan riwayat tanpa intervensi komentar, al-
Suyuti membuka ruang bagi pembaca untuk melakukan perbandingan dan
refleksi kritis secara mandiri. Dalam kerangka hermeneutika kontemporer,
pendekatan ini dapat dilihat sebagai bentuk “horizon terbuka” sebagaimana
dijelaskan oleh Hans-Georg Gadamer, yakni dialog antara tradisi dan
pembaca yang memungkinkan pemaknaan yang selalu diperbarui (Gadamer,
2004).

Artikel ini bertujuan untuk menyajikan pembacaan ulang atas al-Durr
al-Manthtur dengan menyoroti fungsi dokumentatif dan struktur naratifnya
sebagai sebuah ensiklopedi tafsir. Melalui pendekatan historis-hermeneutik
serta analisis terhadap sejumlah ayat tematik seperti konsep teologis,
mistisisme, dan penciptaan manusia, penelitian ini ingin memperkuat
pandangan bahwa al-Durr al-Manthtir merupakan karya tafsir yang tidak
hanya bernilai sebagai produk keilmuan masa lalu, tetapi juga relevan dalam
diskursus tafsir kontemporer. Dengan demikian, tulisan ini mengusulkan
pentingnya mereposisi al-Durr al-Manthir dalam kajian tafsir sebagai
representasi metodologis tafsir riwayah yang naratif dan ensiklopedis.

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif berbasis studi pustaka
(library research) dengan menempatkan tafsir al-Durr al-Manthir fi al-
Tafsir bi al-Ma’tsur sebagai objek kajian utama. Pendekatan kualitatif
dipilih karena penelitian ini berupaya memahami makna, pola, dan
logika penyusunan tafsir dalam kerangka epistemologis dan metodologis.

166



167

Nasirudien Muhammad Iqgbal
al-Durr al-Manthiir sebagai Ensiklopedi Tafsir

Penelitian ini menggabungkan analisis historis dan analisis tekstual.
Analisis historis digunakan untuk menempatkan al-Suytiti dan karyanya
dalam konteks perkembangan keilmuan Islam abad ke-9 H, terutama dalam
tradisi kodifikasi tafsir. Fazlur Rahman menegaskan bahwa “the Qur’an
must be understood in the context of the historical situation in which it was
revealed and interpreted”. Pernyataan ini menunjukkan bahwa setiap produk
tafsir tidak dapat dilepaskan dari horizon sosial dan intelektual zamannya.
Oleh karena itu, al-Durr al-Manthir tidak dibaca sebagai teks yang berdiri
di ruang hampa, tetapi sebagai respons intelektual terhadap kebutuhan
kodifikasi keilmuan pada masanya.

Analisis tekstual dilakukan dengan menelusuri pola penyusunan
riwayat, struktur penyajian, serta strategi pengumpulan sumber dalam
al-Durr al-Manthiur. Fokusnya adalah bagaimana al-Suyuti menyusun
riwayat dari berbagai otoritas Nabi, sahabat, tabi‘in, dan mufasir awal
tanpa memberikan penilaian normatif secara eksplisit. Dalam konteks ini,
penelitian memanfaatkan konsep tafsir riwayah sebagaimana dijelaskan
oleh al-Dhahabi, bahwa tafsir bi al-ma’tsir pada dasarnya berfungsi
sebagai transmisi dan dokumentasi tradisi penafsiran: “Tafsir bi al-ma’tsar
adalah usaha melestarikan warisan pemahaman Al-Qur’an dari generasi ke
generasi”. Kutipan ini menegaskan bahwa karakter dokumentatif al-Durr al-
Manthiir bukanlah kelemahan, melainkan justru inti metodologinya.

Langkah operasional penelitian dilakukan melalui beberapa tahap.
Pertama, pengumpulan sumber primer berupa kajian seputar al-Durr
al-Manthiir serta sejumlah karya tafsir klasik yang menjadi rujukan al-
Suyuti. Kedua, pengumpulan sumber sekunder berupa buku dan artikel
jurnal yang membahas metodologi tafsir, tafsir riwayah, dan hermeneutika
Al-Qur’an. Ketiga, pemilihan tema-tema ayat yang representatif, seperti
penciptaan manusia, kisah para nabi, dan konsep teologis, untuk dianalisis
pola penyusunan dan keragaman riwayatnya. Keempat, analisis dilakukan
dengan membaca hubungan antar riwayat, prioritas sumber, serta implikasi
epistemologis dari strategi penyajian tersebut

Pendekatan ini diperkuat oleh pandangan Herbert Berg yang
menyatakan bahwa karya-karya tafsir awal Islam harus dibaca sebagai
“products of an evolving exegetical tradition rather than as isolated and
finished interpretations” (Berg, 2000). Kutipan ini menegaskan bahwa al-
Durr al-Manthiur merupakan bagian dari proses panjang perkembangan
tafsir, bukan tafsir final yang menutup ruang interpretasi.

Dengandemikian, metode penelitianinitidakbergerak dalam kerangka
verifikasi sanad secara teknis semata, melainkan menempatkan al-Durr al-
Manthiir sebagai konstruksi intelektual yang merepresentasikan cara umat
Islam mengelola pluralitas tafsir. Pendekatan ini memungkinkan pergeseran
sudut pandang dari kritik normatif menuju pembacaan epistemologis, yakni
memahami kitab tersebut sebagai fondasi arsip tafsir yang sangat berharga
bagi pengembangan metodologi tafsir kontemporer yang lebih dialogis,
historis, dan reflektif (Mustaqim, 2011).



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 164-180

Hasil dan Pembahasan

Kitab al-Durr al-Manthur dan Konteks Intelektualnya

Kitab al-Durr al-Manthur fi al-Tafsir bi al-Ma’tsir merupakan salah
satu karya tafsir paling penting dalam tradisi Islam klasik yang disusun oleh
Jalal al-Din al-Suyuti (w. 911 H/1505 M). Kitab ini berisi kompilasi riwayat
tafsir dari Nabi Muhammad SAW, para sahabat, tabi‘in, dan para mufassir
awal, disusun secara berurutan sesuai urutan ayat Al-Qur’an. Tidak seperti
Tafsir al-Jalalayn, karya ringkas yang juga melibatkan al-Suyuti, al-Durr
tidak menyertakan komentar penulis, melainkan menyajikan secara utuh
berbagai riwayat tafsir tanpa intervensi analisis (al-Suyuti, 1993).

Karya ini ditulis dalam fase akhir hidup al-Suyuti, saat ia telah
menyendiri dari aktivitas sosial dan hanya berfokus pada penulisan ilmiah.
Penulisan al-Durr merepresentasikan semangat kodifikasi keilmuan yang
berkembang pesat pada abad ke-9 Hijriyah (15 M). Masa ini ditandai dengan
upaya para ulama untuk menghimpun ulang warisan keilmuan Islam dari
periode sebelumnya dalam bentuk karya komprehensif dan tematik (Saleh,
2004). Dalam hal tafsir, periode ini juga menyaksikan pergeseran dari tafsir
berbasis analisis filologis dan rasional ke arah kodifikasi tafsir berbasis
riwayat sebagai upaya pelestarian tradisi yang mulai terpinggirkan oleh
dominasi tafsir kalam dan tasawuf (Rippin, 1982).

Jalal al-Din al-Suytti sendiri adalah figur yang unik dan sangat
produktif. Ia dikenal memiliki lebih dari 500 karya dalam berbagai bidang,
termasuk tafsir, hadis, figh, usul figh, nahwu, dan sejarah (Brockelmann,
1943). Beberapa karya pentingnya antara lain al-Itqan f1 ‘Ulum al-Qur’an,
sebuah ensiklopedia ilmu-ilmu Al-Qur’an; Tarikh al-Khulafa’, karya sejarah
ringkas yang sangat berpengaruh; al-Jami® al-Kabir dan al-Jami‘ al-Saghir
dalam bidang hadis; serta al-Ashbah wa al-Naza’ir dalam bidang usul figh
dan qawa‘id fighiyyah. Deretan karya ini menegaskan bahwa al-Suyuti
bukan hanya penghafal dan penyadur, tetapi juga pemikir sistematis yang
berupaya menyusun ulang seluruh bidang keilmuan Islam dalam bentuk
yang mudah diakses.

Dalam bidang tafsir, ia mengambil posisi sebagai pelanjut tradisi tafsir
riwayah yang berusaha mendokumentasikan warisan para pendahulunya,
terutama setelah melihat kecenderungan sebagian mufassir mutakhir yang
lebih mengutamakan pendekatan rasional (bi al-ra’y). al-Durr al-Manthur
menjadi bentuk konkret dari aspirasi ilmiah al-Suyuti untuk membakukan
referensi tafsir yang bersumber dari hadis dan atsar, sekaligus mengukuhkan
identitas tafsir Ahl al-Sunnah wa al-Jama‘ah (al-Dhahabi, 1991).

Secara metodologis, al-Durr al-Manthur tidak memberikan
pembedaan eksplisit antara riwayat sahih, hasan, maupun da’if, serta tidak
memberi komentar evaluatif terhadap konten riwayat. Hal ini dilakukan
secara sadar, karena al-Suyuti memosisikan dirinya bukan sebagai penafsir
dalam pengertian ekspositoris, melainkan sebagai kodifikator data tafsir
dari berbagai otoritas generasi awal (Ally, 2012). Strategi ini menunjukkan
bahwa al-Durr al-Manthur lebih dekat pada model ensiklopedis daripada

168



Nasirudien Muhammad Iqgbal
169 al-Durr al-Manthiir sebagai Ensiklopedi Tafsir

komentatif, dan memiliki nilai penting sebagai sumber primer dalam
rekonstruksi sejarah penafsiran Al-Qur’an.

Konteks intelektual saat itu juga penting untuk dipahami. Pada
abad ke-9 H, dunia Islam mengalami fase kemapanan dalam struktur
ilmu-ilmu agama. Mazhab-mazhab fikih telah mapan, teori ilmu hadis
telah mengalami kodifikasi, dan pembidangan keilmuan menjadi semakin
spesifik. Di tengah arus spesialisasi ini, al-Suyitl menempati posisi penting
sebagai ulama ensiklopedis yang ingin menghimpun ulang khazanah Islam
klasik, termasuk dalam bidang tafsir. Ia berdiri dalam jaringan intelektual
Syafi’iyyah-Maturidiyyah yang mapan di Mesir, dan dikenal memiliki akses
luas terhadap manuskrip-manuskrip langka yang menjadi sumber al-Durr
al-Manthur (Stewart, 2020).

Memahami al-Durr al-Manthiur tidak cukup hanya dari aspek konten
dan metode, tetapijugadari perspektif konteks sejarah intelektualnya. Karya
ini muncul sebagai jawaban terhadap tantangan zaman, yaitu bagaimana
merawat otoritas tafsir tradisional dalam arus perubahan metodologi
keilmuan Islam pascaklasik. Dalam kerangka tersebut, al-Durr al-Manthtir
dapat dibaca sebagai bagian dari proyek konservasi tafsir riwayah dan
pembentukan identitas Sunni dalam lanskap tafsir yang kian kompleks.

Perlu pula dicatat bahwa keunikan al-Suyuti terletak pada kemampuan
menjembatani berbagai bidang ilmu secara simultan. Dalam al-Itqan, ia
menunjukkan penguasaan terhadap ‘uluim al-Qur’an, sedangkan dalam
Tadrib al-Rawi ia membahas secara rinci ilmu mustalah al-hadith (al-Suyut;,
2008). Karya seperti al-Muzhir fi ‘Ulim al-Lughah juga menunjukkan
kedalamannya dalam bidang kebahasaan. Karena itu, ketika al-Suyuti
menyusun al-Durr al-Manthur, ia tidak hanya mengumpulkan riwayat tafsir,
tetapi juga membawa seluruh kapasitas lintas disiplin itu ke dalam struktur
pemilihan sumber dan penyusunan narasi.

Dengan latar belakang keilmuan dan konteks zaman tersebut, al-
Durr al-Manthur layak diposisikan sebagai repositori intelektual yang
sangat penting. la bukan hanya kompilasi, tetapi juga arsip epistemik yang
memungkinkan peneliti kontemporer untuk melihat bagaimana ayat-ayat
Al-Qur’an dipahami lintas generasi, dan bagaimana otoritas keilmuan
dibentuk dalam tradisi tafsir Sunni.

al-Durr al-Manthir: Kompleksitas Penyusunan dan Klaim atas Otoritas Tafsir

Menghadapi al-Durr al-Manthur sebagai teks tafsir bukanlah sekadar
membaca lembaran kutipan-kutipan riwayat, melainkan memasuki
konstruksiintelektual yang tersusun secara cermat, sadar,dan multidimensi.
Kompleksitas penyusunannya bukan hanya terletak pada kuantitas rujukan
dan panjangnya rentang ayat yang ditafsirkan, tetapi juga pada kedalaman
logika penyusunan, ragam metodologi pengutipan, serta kemampuan al-
Suyuti mengintegrasikan berbagai disiplin ilmu dalam satu karya tafsir
tanpa menampilkan suara pribadinya secara eksplisit.

Pertama, al-Suyuti membuktikan diri sebagai seorang “editor ulung”
tradisi tafsir, bukan sekadar pengumpul pasif. la mengorkestrasi pelbagai



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 164-180

riwayat dari masa sahabathingga generasi muta’akhkhirin dengan ketelitian
kronologis dan tematis, tanpa mengorbankan koherensi narasi per ayat
(al-Suyuti, 1993). Tidak semua mufassir mampu membangun struktur
seperti ini; hanya mereka yang memiliki kedalaman pemahaman terhadap
perkembangan tafsir lintas abad yang dapat menyusun karya dengan
kompleksitas seperti al-Durr al-Manthir.

Kedua, al-Suyutl menunjukkan kematangan filologis dan metodologis.
Ia memadukan kutipan dari kitab-kitab tafsir seperti Jami‘ al-Bayan, Tafsir
al-Baghawi, dan al-Kashshaf, dengan kutipan dari kitab-kitab hadis primer
dan sekunder seperti Musnad Ahmad, Sunan al-Bayhaqi, Mu‘jam al-Tabarani,
bahkan al-Durr al-Manthir sendiri merujuk pada al-Itgan f1 ‘Ulam al-Qur’an
karya al-Suyuti lain yang menyusun teori ilmu Al-Qur’an (al-Suyuti, 1967).
Hal ini menjadikan al-Durr al-Manthir bukan hanya tafsir bi al-ma’tsur,
melainkan juga sebuah peta episteme dari sejarah pemahaman terhadap
Al-Qur’an itu sendiri.

Ketiga, dalam konteks sejarah tafsir, al-Durr al-Manthur menghadirkan
gugus memori kolektif Sunni yang merangkum narasi besar tradisi Islam
tanpa mengklaim satu makna absolut. Strategi ini menjadikan karya ini
otoritatif, bukan karena al-Suyuti bersikap dogmatis, tetapi karena ia
membuka ruang dialog antara riwayat, bukan memaksakan sintesis tunggal
(Ally, 2012). Dalam era kontemporer, ketika pendekatan tafsir mulai
menekankan pentingnya keberagaman makna dan pluralitas penafsiran,
karya ini justru tampil relevan kembali. la menyediakan bahan mentah
historis yang dapat digunakan untuk merekonstruksi pemahaman terhadap
ayat dalam konteks zaman yang berbeda.

Keempat, dari perspektif otoritas ilmiah, al-Durr al-Manthur
layak dijadikan sumber rujukan tafsir otoritatif karena memenuhi tiga
syarat utama keilmuan klasik: (a) tathbit al-riwayah (kekuatan validasi
sanad dan sumber), (b) al-jam® wa al-tahqiq (kelengkapan kutipan dan
ketelitian klasifikasi), dan (c) ikhlas al-niyyah (kesadaran etis untuk tidak
mencampurkan opini pribadi dalam teks) (al-Dhahabi, 2000). Meskipun
sebagian mengkritik keberadaan isra’iliyyat, justru keterbukaan al-Suyuti
terhadap semua bentuk riwayat menegaskan sikap arkeologisnya dalam
menangkap jejak pemaknaan historis ayat, bukan sebagai penghalusan
doktrinal.

Klaim atas otoritas tafsir ini juga didukung oleh fakta bahwa al-Durr
al-Manthtr terus direproduksi dan dirujuk oleh ulama dari berbagai mazhab
hingga hari ini. Ia menjadi rujukan pokok dalam madrasah-madrasah tafsir
yang bercorak tradisionalis, seperti di al-Azhar, Dar al-‘Ulam India, hingga
pesantren-pesantren besar di Indonesia (Noor, 2021). Bahkan, beberapa
tafsir kontemporer seperti Tafsir al-Misbah oleh Quraish Shihab dan al-Munir
oleh Wahbah al-Zuhayli mengutip bagian dari al-Durr ketika mengangkat
varian pendapat klasik (al-Zuhayli, 2000)

170



Nasirudien Muhammad Iqgbal
171 al-Durr al-Manthiir sebagai Ensiklopedi Tafsir

Penafsiran al-Suyuti dalam al-Durr al-Manthiir:

1. Representasi Toleransi atau Penegasan Akidah? QS. al-Kafirun: 6 dalam al-
Durr al-Manthur
Ayat QS. al-Kafirun: 6, “Lakum dinukum wa liya din,” merupakan bagian
penutup dari surat pendek yang secara eksplisit ditujukan kepada kaum
musyrik Mekah. Dalam tafsir klasik, ayat ini menjadi titik krusial antara dua
kemungkinan makna: (1) pernyataan pemisahan teologis, atau (2) prinsip
toleransi beragama.

Dalam al-Durr al-Manthiur, al-Suytuti mengumpulkan sejumlah riwayat
yang menunjukkan bahwa ayat ini turun sebagai respon terhadap ajakan
kompromi ritual dari tokoh Quraisy seperti al-Walid ibn al-Mughirah dan
Umayyah ibn Khalaf (al-Suyuti, 1993). Riwayat yang dikutip dari Sa‘id
ibn Jubayr menyebut bahwa mereka mengusulkan agar Nabi menyembah
berhala mereka setahun, dan sebagai gantinya mereka akan menyembah
Allah setahun berikutnya (al-Suyuti, 1993). Maka surat ini, termasuk ayat
6, turun sebagai bentuk penolakan total terhadap sinkretisme keyakinan.

Al-Suytti juga mengutip pernyataan Ibn ‘Abbas bahwa ayat ini adalah
bentuk bara’ah (pemutusan akidah), bukan bentuk kompromi (al-Suyuti,
1993). Namun menariknya, ia tidak mengabaikan riwayat dari Mujahid dan
Qatadah yang mengisyaratkan bahwa penggunaan diksi “lakum dinukum”
secara linguistik menyiratkan pengakuan terhadap eksistensi orang lain
tanpa campur tangan paksaan, meski dalam konteks akhirat tetap salah (al-
Suyuti, 1993).

Sebagai catatan penting, al-Suyuti tidak menyisipkan opininya
sendiri; ia justru membiarkan pembaca dihadapkan pada dua arus makna:
pemisahan tegas (theological separation) dan pengakuan ko-eksistensi
(social tolerance). Bahkan ia mencantumkan riwayat isra’iliyyat yang
mengisahkan bahwa Nabi Musa juga pernah berkata kepada kaumnya:

“Bagimu agama kalian dan aku akan menjawab kepada Tuhanku.” (al-Suyuti,
1993).

Dari konstruksiini, tampak bahwa al-Suytitijustru menyusun kerangka
toleransi yang bersumber dari pluralitas otoritas masa lalu, bukan melalui
konstruksi teologis mutakhir. Hal ini membuktikan bahwa al-Durr al-
Manthur bisa menjadi ladang data bagi rekonstruksi tafsir sosial keagamaan
yang responsif terhadap isu kontemporer sekalipun tanpa mengorbankan
akar normatif klasiknya.

2. Nur Muhammad dalam QS. al-Niir: 35

Ayat yang berbunyi, “Allahu niru al-samawati wa al-ard...”, (Allah
adalah cahaya langit dan bumi) (QS. al-Nur: 35). Salah satu ayat paling
simbolik dalam Al-Qur’an, dan menjadi pusat perhatian para mufassir
dari berbagai aliran, mulai dari teolog klasik hingga para sufi. Dalam tafsir
al-Durr al-Manthir, al-Suyiti mengumpulkan lebih dari 20 riwayat yang
mencerminkan lapisan-lapisan penafsiran dari literal, teologis, hingga



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 164-180

mistikal. Di antara riwayat yang paling menonjol adalah yang berkaitan
dengan doktrin metafisik “Nir Muhammad”, yakni keyakinan bahwa cahaya
Nabi Muhammad SAW adalah ciptaan pertama dari Tuhan dan menjadi
sumber penciptaan seluruh makhluk.

Al-Suyuti mengawali dengan menukil riwayat dari Ibn ‘Abbas,
Qatadah, dan Mujahid yang menyebut bahwa makna “nir” dalam ayat ini
adalah “huda Allah” yakni petunjuk, iman, atau Al-Qur’an yang menjadi
cahayabagi manusia. Ini merupakan pendekatan normatif yang menekankan
aspek hidayah dalam struktur teologis Islam. Namun, al-Suyuti kemudian
memperluas tafsir ini dengan menyisipkan riwayat terkenal dari Jabir
ibn ‘Abd Allah, di mana Rasulullah SAW dikisahkan bersabda: “Awal yang
diciptakan Allah adalah nur Nabiyyika ya Jabir”, yakni cahaya Nabimu, wahai
Jabir.

Riwayat ini dikenal luas dalam literatur tasawuf sebagai hadith
Nar Muhammad, dan menjadi fondasi bagi kosmologi sufistik tentang
asal-usul penciptaan. Dalam tradisi ini, Nabi Muhammad SAW diyakini
sebagai entitas metafisik pertama yang diciptakan, dari cahaya Ilahi, yang
kemudian menjadi sebab penciptaan langit, bumi, dan seluruh makhluk.
Meskipun riwayat ini diperdebatkan secara sanad oleh sebagian ahli hadis,
al-Suyuti memilih untuk mencatatnya tanpa memberikan vonis validitas,
memperlihatkan konsistensinya dalam menjaga keragaman narasi dalam
tafsir.

Selain itu, al-Suytitl mencatat pandangan Ka‘b al-Ahbar, seorang
ahli kitab yang masuk Islam, bahwa cahaya Nabi Muhammad SAW berasal
dari “satu bagian dari cahaya Allah”, dan terus memancar sebelum dunia
diciptakan (al-Suyuti, 1993). Hasan al-Basri1juga dikutip mengatakan bahwa
“ruh Muhammad” adalah cahaya pertama yang diciptakan, yang kemudian
menjadi sumber semua ruh dan hakikat makhluk. Riwayat-riwayat ini jelas
mencerminkan masuknya dimensi esoterik dalam lanskap tafsir klasik,
dan al-Suyuti tanpa menutup aksesnya merekam semuanya dengan gaya
dokumentatif yang khas.

Penting dicatat, penyusunan berbagai riwayat ini tidak dilakukan
secara acak. Al-Suyuti menyusunnya secara berlapis: dari tafsir literal
ke simbolik, dari simbolik ke mistikal. Ia tidak hanya menghimpun suara
sahabat dan tabi‘in, tetapi juga membuka ruang bagi suara-suara yang
lahir dari tradisi sufistik, bahkan dari unsur isra’iliyyat sekalipun. Hal ini
memperlihatkan bahwa meskipun al-Suytiti berada dalam kerangka tafsir bi
al-ma’tsir, ia tidak mengabaikan pluralitas metode penafsiran yang hidup
dalam khazanah keilmuan Islam klasik.

Penafsiran al-Suytti terhadap QS. al-Nir: 35 merupakan bukti bahwa
al-Durr al-Manthtir bukan hanya kumpulan riwayat, melainkan arsip
tafsir kosmik yang memuat gagasan metafisika, spiritualitas, dan teologi
dalam satu ruang naratif. Riwayat tentang Nur Muhammad tidak harus
dibaca sebagai dogma, tetapi sebagai ekspresi spiritual umat Islam dalam
memahami keagungan Rasulullah SAW melalui kerangka simbol cahaya.

172



Nasirudien Muhammad Iqgbal
173 al-Durr al-Manthiir sebagai Ensiklopedi Tafsir

Dan melalui pendekatan semacam ini, al-Suyutl menegaskan bahwa tafsir
bukan sekadar instrumen hukum atau akidah, tetapi juga ekspresi estetik
dan imajinatif yang sah dalam ilmu-ilmu Islam.

3. Penciptaan Adam a.s

Salah satu ciri lain dari kekayaan al-Durr al-Manthir adalah perhatian
al-Suyuti terhadap ayat-ayat kisah (gasas) dalam Al-Qur’an, termasuk kisah
penciptaan Nabi Adam yang menjadi narasi dasar tentang asal-usul manusia.
Kisah ini ditemukan dalam berbagai surat, di antaranya QS. al-Baqarah:
30-39, QS. al-A‘raf: 11-27, dan QS. Sad: 71-85. Dalam menafsirkan bagian-
bagian ini, al-Suyuti secara konsisten menerapkan pendekatan kompilatif
dengan menghadirkan lapisan-lapisan periwayatan dari sumber-sumber
klasik, termasuk riwayat sahabat, tabi‘in, dan bahkan isra’iliyyat.

Pada QS. al-Baqgarah: 30, ketika Allah berfirman: “Inni ja‘ilun fi al-
ard khalifah...” (Sesungguhnya Aku hendak menjadikan seorang khalifah di
bumi), al-Suyitl mencatat sejumlah riwayat yang menjelaskan perdebatan
para malaikat terhadap keputusan Ilahi tersebut. Di antaranya riwayat
dari Ibn ‘Abbas yang menyebutkan bahwa malaikat mempertanyakan
penciptaan manusia karena sebelumnya bumi telah dihuni oleh makhluk
yang menumpahkan darah, seperti jin atau makhluk pra manusia lainnya
(al-Suyuti, 1993). Al-Suyutl juga mencantumkan pendapat Qatadah yang
menyatakan bahwa malaikat hanya bertanya karena ingin mengetahui
hikmah di balik penciptaan khalifah, bukan sebagai bentuk penolakan (al-
Suyuti, 1993).

Lebih menarik lagi, dalam menafsirkan QS. al-Hijr: 28-29, yang
menyebut: “wa idh qala rabbuka li al-mala’ikah inni khaliqun basyaran
min salsalin min hama’in masnun...”, al-Suyuti menyuguhkan berbagai versi
penciptaan Adam dari tanah. Ia mengutip bahwa tanah tersebut diambil
dari seluruh penjuru bumi oleh malaikat Jibril atau Israfil, sehingga dari
percampuran warna dan sifat tanah itulah manusia memiliki beragam warna
kulit, sifat, dan tabiat (al-Suyuti, 1993). Dalam tafsirnya, al-Suyuti mengutip
pernyataan Hasan al-Basri bahwa tanah Adam terdiri dari “hama’in masniin’,
yaitu tanah hitam yang telah berubah bau, sebagai simbol kerendahan dan
ketundukan asal-muasal manusia (al-Suyuti, 1993).

Selainitu,dalam QS.Sad: 71-75,yang membahas perintah Allah kepada
malaikat untuk bersujud kepada Adam, al-Suyiti mencantumkan beragam
riwayat tentang penolakan Iblis. Salah satu riwayat yang dikutip menyebut
bahwa Iblis adalah makhluk paling lama beribadah sebelum diciptakannya
Adam, namun keengganannya bersujud menguak sifat takabur yang selama
ini tersembunyi (al-Suyuti, 1993). Ia juga menambahkan kisah-kisah
populer dalam isra’iliyyat, seperti percakapan Iblis dengan Allah tentang
masa penangguhan hukuman, permintaan menyesatkan anak cucu Adam,
serta riwayat tentang Iblis yang sempat berputar-putar mengelilingi jasad
Adam sebelum ruh ditiupkan ke dalam tubuhnya (al-Suyuti, 1993).

Penempatan riwayat-riwayat ini menunjukkan bahwa al-Suyuti
memahami kisah Adam bukan sekadar narasi sejarah, melainkan medan



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 164-180

simbolik dan teologis yang menyimpan pelajaran mendalam tentang asal-
muasal manusia, sifat pembangkangan, serta relasi manusia dengan Allah
dan makhluk lain. Ia tidak menyaring riwayat secara ketat, tetapi justru
menghadirkan keragaman versi sebagai bentuk penghormatan terhadap
khazanah tafsir klasik.

Menariknya, al-Suyitti juga tidak menolak riwayat yang mengandung
unsur antropomorfis atau mitos, selama tidak secara terang-terangan
menyalahi prinsip tauhid. Hal ini menunjukkan bahwa dalam tafsir kisah
Adam, al-Suyuti tidak hanya berpijak pada aspek keilmuan hadis, tetapi juga
pada tradisi naratif yang hidup dalam masyarakat Islam klasik, termasuk
unsur edukatif dan etis dari cerita tersebut.

Relasi Historis dan Epistemik al-Durr al-Manthiir dengan Karya Tafsir Lain

Kehadiran al-Durr al-Manthiir di abad ke-9 H tidak dapat dilepaskan
dari dinamika perkembangan tafsir klasik yang semakin berkembang dalam
hal corak, sumber, dan strategi penulisan. Jalal al-Din al-Suyutl menyusun
kitab ini dalam konteks intelektual Damaskus-Kairo yang sangat kaya akan
literatur keislaman, terutama pada masa Mamluk akhir yang menyaksikan
pembukuan ulang tradisi sebelumnya dalam bentukringkasan, ensiklopedia,
dan karya sintesis. Kitab ini menjadi unik karena ditulis secara eksklusif
dalam coraktafsirbial-ma’tsiir,berbedadarimayoritas mufassirsezamannya
yang cenderung memadukan antara riwdyah dan dirayah secara eklektik.

Jika dibandingkan dengan karya para mufassir yang sezaman seperti
al-Bahr al-Muhit karya Abu Hayyan al-Andalust (w. 745 H) atau Tafsir al-
Khazin karya ‘Ala’ al-Din al-Khazin (w. 741 H), maka al-Durr al-Manthtr
tampak menonjol dalam hal keluasan riwayat dan keteguhan dalam corak
naratif. Kedua karya tersebut memang menunjukkan kedalaman linguistik
dan sintesis pemikiran kalam, tetapi tidak memiliki struktur naratif riwayah
setebal dan seterbuka karya al-Suyuti. Bahkan Tafsir al-Jalalayn yang
setengahnya ditulis oleh al-Suytti sendiri berbanding terbalik dengan al-
Durr al-Manthur, karena justru menampilkan bentuk tafsir ringkas berbasis
gramatikal dan kontekstual, menandakan keluasan spektrum kompetensi
penulisnya.

Lebih jauh ke belakang, al-Durr al-Manthir tidak dapat dilepaskan
dari pengaruh Jami ‘ al-Bayan karya al-Tabar1 (w. 310 H), yang dapat disebut
sebagai proyek tafsir riwayah paling monumental di abad ketiga Hijriah. Al-
Suytti banyak mengutip dari karya al-Tabari, baik secara langsung maupun
melalui periwayatan yang berantai, tetapi memilih tidak melakukan tarjih
sebagaimanadilakukan oleh al-Tabari.Ini menandakan bahwa al-Suyttilebih
tertarik pada aspek dokumentatif, bukan argumentatif (Al-Tabari, 1957).
Dalam banyak hal, al-Durr al-Manthir merupakan bentuk “pengarsipan
ulang” terhadap khazanah tafsir awal dengan format yang lebih sistematis
dan bersifat terbuka.

Sementaraitu, pengaruh al-Durral-Manthirterhadap tafsir setelahnya
tampak jelas dalam karya al-Shawkani (w. 1250 H) yakni Fath al-Qadir, yang

174



175

Nasirudien Muhammad Iqgbal
al-Durr al-Manthiir sebagai Ensiklopedi Tafsir

sering memadukan antara kekayaan riwayah dan penjelasan gramatikal
yang ketat. Meski al-Shawkani cenderung melakukan evaluasi terhadap
kualitas riwayat, pendekatan dokumentatif dan kutipan beragam pandangan
tafsir tetap menunjukkan jejak metodologis al-Suyut1 (al-Shawkani, 2005).
Bahkan dalam abad modern, orientasi pluralistik dan keterbukaan terhadap
multi-ta’wil dalam al-Durr al-Manthiir menjadi penting bagi pendekatan-
pendekatan tafsir kontemporer. Misalnya, konsep tafsir tematik (mawdu’i),
tafsir intertekstual, atau tafsir kontekstual yang menuntut keterlacakan
sumber awal, menemukan manfaat besar dari struktur dokumentatif al-
Durr al-Manthur.

Kitab tafsir al-Durr al-Manthiur tidak hanya menjadi simpul antara
tafsir salaf dan tafsir klasik-ensiklopedis, tetapi juga menjadi jembatan
epistemik bagi transisi menuju pendekatan tafsir modern. la menyimpan
nilai historiografis dan sistematik yang memungkinkan pemetaan ulang
terhadap keragaman penafsiran Al-Qur’an. Posisi ini menjadikan al-Durr al-
Manthiir bukan sekadar karya yang merekam masa lalu, tetapi juga sumber
yang relevan untuk kebutuhan akademik masa kini terutama dalam rangka
membangun tafsir berbasis data, historis, dan multiperspektif.

Apresiasi dan Kritik Mufassir terhadap al-Durr al-Manthiir: Respon Lintas Generasi

Kitab al-Durr al-Manthir fi al-Tafsir bi al-Ma’tsur karya Jalal al-Din
al-Suytti (w. 911 H) menempati posisi penting dalam sejarah tafsir Al-
Qur’an. Namun, posisinya tidak selalu diterima secara mutlak oleh para
mufassir setelahnya. Di satu sisi, banyak ulama yang memuji keluasan
cakupan riwayah dan fungsi dokumentatif kitab ini; di sisi lain, beberapa
mufassir menyatakan keberatan terhadap ketiadaan verifikasi sanad, serta
ketiadaan verifikasi terhadap narasi-narasi lemah atau isra’iliyyat. Respon
ini membuktikan bahwa al-Durr al-Manthir merupakan karya yang terbuka
untuk ditelaah lintas pendekatan dan zaman.

Di antara mufassir yang memberikan apresiasi terhadap karya al-
Suyutl adalah al-Shawkani (w. 1250 H). Dalam karyanya Fath al-Qadir, ia
beberapa kali merujuk kepada al-Durr al-Manthtir, terutama dalam bagian-
bagian yang menyajikan riwayat dari para sahabat dan tabi‘in. Meskipun al-
Shawkani lebih memilih pendekatan sintesis antara riwayah dan dirayah,
ia tetap mengakui bahwa al-Durr al-Manthiir adalah sumber penting
untuk menelusuri ragam pandangan klasik dalam tradisi tafsir. Apresiasi
ini menunjukkan bahwa al-Shawkani menilai al-Durr al-Manthir sebagai
deposit intelektual yang sah untuk dijadikan rujukan, walaupun dengan
kehati-hatian metodologis.

Demikian pula, mufassir kontemporer seperti Tahir ibn ‘Ashir (w.
1393 H) dalam al-Tahrir wa al-Tanwir menyebut nama al-Suyutl sebagai
tokoh penting dalam tradisi tafsir. Meskipun ia tidak mengutip langsung
al-Durr al-Manthiir, keterbukaan Ibn ‘Ashir terhadap berbagai sumber
klasik, serta pemahamannya yang mendalam terhadap sejarah tafsir,
menunjukkan penghargaan implisit terhadap karya-karya dokumentatif



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 164-180

seperti ini. Bahkan ia menyatakan bahwa pendekatan riwayah meski perlu
seleksi—adalah fase penting dalam membentuk pemahaman generasi awal
terhadap Al-Qur’an (Ibn ‘Ashir, 1997).

Mufassir asal Mesir, Sayyid Qutb (w. 1966) dalam Fi Zilal al-Qur ’an,
jarang mengutip al-Durr, namun ia menyadari nilai strategis Kkitab-
kitab klasik sebagai basis historis. la menyebut perlunya memahami
kecenderungan tafsir awal agar pembacaan ideologis terhadap Al-Qur’an
tidak tercerabut dari tradisi. Meski Sayyid Qutb cenderung membangun
narasi tematik dan sosiologis dalam tafsirnya, posisi al-Durr al-Manthiir
sebagai koleksi representasi suara otoritatif tetap relevan untuk pemetaan
metodologis (Qutb, 2000).

Berbeda dari itu, beberapa mufassir setelah al-Suyutli melayangkan
kritik terhadap al-Durr al-Manthir. Kritik paling tajam datang dari
kalangan mufassir yang mengutamakan validitas sanad dan kehati-hatian
dalam periwayatan. Salah satunya adalah al-Alusi (w. 1270 H), penulis Rih
al-Ma ‘ani, yang meski tidak menyebut al-Durr al-Manthiir secara eksplisit
dalam bentuk penolakan, menampilkan sikap kritis terhadap tafsir yang
cenderung mengumpulkan riwayat tanpa klasifikasi otoritatif. Ia kerap
menolak riwayat-riwayat isra’iliyyat, bahkan yang ditemukan dalam karya
al-Suyuti, dan menganggapnya sebagai “gangguan literer” dalam tafsir (al-
Alusi, 2001).

Kritik lainnya datang dari murid-murid ulama Salafi kontemporer
yang menilai al-Durr al-Manthir sebagai kitab yang terlalu longgar dalam
standar keilmuan. Mereka menganggap banyak riwayat dalam kitab tersebut
tidak memenuhi syarat keshahihan, dan karena tidak ada sistem tarjih yang
memadai, maka penggunaannya harus dibatasi hanya untuk penelusuran
sejarah tafsir (al-Munajjid, 2003). Namun, kritik ini sering kali didasarkan
pada harapan bahwa kitab tafsir harus sekaligus menyaring, bukan hanya
mencatat, padahal metode al-Suytti lebih mendekati arsip intelektual
dibanding fatwa hukum.

Menariknya, meski dikritik oleh sebagian mufassir rasional dan ahli
hadis, al-Durr al-Manthtr tetap dipertahankan dalam banyak kutipan oleh
mufassir Nusantara. Nawawi al-Bantani (w. 1316 H) dalam Marah Labid
tampaknya menggunakan pendekatan yang tidak jauh berbeda dengan al-
Suytti, yaitu dengan menyajikan ragam tafsir dari berbagai generasi awal
tanpa membatasi pada narasi yang shahih semata. Hal ini menunjukkan
bahwa pendekatan al-Durr al-Manthir hidup dalam tafsir pesantren,
terutama dalam corak tafsir bi al-ma’tsiir yang tetap dipertahankan (al-
Bantani, t.t).

Responsterhadap al-Durr al-Manthiir dari para mufassir menunjukkan
bahwa posisi kitab ini tidaklah tunggal: ia dihargai sebagai harta intelektual
dan historiografi tafsir, namun tidak selalu menjadi sumber utama dalam
penafsiran ayat. Sebagian mufassir menggunakannya sebagai sumber
pendukung, sementara yang lain memilih menjaga jarak metodologis. Meski
begitu, satu hal yang tidak terbantahkan: al-Durr al-Manthiir membuka

176



177

Nasirudien Muhammad Iqgbal
al-Durr al-Manthiir sebagai Ensiklopedi Tafsir

pintu bagi penelitian tentang keberagaman interpretasi klasik yang tidak
ditemukan dalam karya tafsir lain. Ia merepresentasikan tradisi, bukan
menetapkan doktrin.

Relevansi al-Durr al-Manthir dalam kajian tafsir kontemporer

Dalam konteks perkembangan studi tafsir kontemporer yang semakin
kompleks dan majemuk, al-Durr al-Manthur karya Jalal al-Din al-Suyuti
tetap menunjukkan signifikansinya sebagai sumber utama historiografi
tafsir. Di tengah dominasi pendekatan tafsir hermeneutik, linguistik, atau
kontekstual yang berkembang belakangan ini, kebutuhan akan rangkaian
tafsir riwayah yang terstruktur dan terdokumentasi dengan baik semakin
mengemuka. Dalam hal ini, al-Durr al-Manthir tidak hanya memuat ragam
penafsiran dari sahabat dan tabi‘in, tetapi juga merepresentasikan struktur
transmisi wacana tafsir dalam lintasan sejarah umat Islam.

Relevansi kitab ini terletak pada kekuatannya sebagai basis data
primer bagi kajian tafsir tematik dan intertekstual. Dalam kerangka tafsir
modern, misalnya, pembacaan terhadap ayat-ayat gender, lingkungan, atau
kemanusiaan, sering kali dibangun dari pendekatan kontemporer yang
belum menelusuri akar penafsirannya dalam tradisi klasik. Padahal, al-Durr
al-Manthir menyajikan secara komprehensif konstruksi awal atas makna-
makna ayat tersebut, termasuk bagaimana ayatitu dipahami, diperdebatkan,
dan dikembangkan dalam ruang sejarah (Shihab, 1999). Dengan demikian,
kitab ini tidak hanya berfungsi sebagai rujukan makna, melainkan juga
sebagai dokumen historis perkembangan pemikiran Islam terhadap teks
suci.

Lebih jauh, metode al-Suyuti yang tidak mengintervensi narasi tafsir
dengan penilaian pribadi tapi membuka peluang besar bagi pembacaan
kritis atas Al-Qur’an. Dalam banyak kasus, satu ayat dipaparkan dengan
dua belas hingga dua puluh riwayat berbeda, mencerminkan keragaman
pemahaman yang hidup pada masa klasik. Hal ini selaras dengan prinsip
tafsir kontemporer yang cenderung menolak pendekatan hegemonik dalam
pemaknaan Al-Qur’an. Sebagaimana diuraikan oleh Shabir Ally, tafsir al-Durr
al-Manthur adalah bentuk awal dari tafsir naratif terbuka (narrative-based
pluralistic tafsir) yang sangat berguna untuk mengurai dinamika epistemik
umat Islam tanpa harus mengafirmasi atau menafikan seluruhnya.

Selain itu, dalam kajian tafsir kontekstual modern yang memerlukan
rekonstruksi maknaberbasis nilai universal, al-Durr al-Manthir menyimpan
banyak jejak wacana etis, spiritual, hingga simbolik dari penafsiran generasi
awal. Ketika para mufassir modern hendak menakar ulang ayat-ayat tentang
kekuasaan, penciptaan, atau hubungan manusia dengan alam, maka rujukan
terhadap warisan penafsiran klasik seperti yang didokumentasikan oleh al-
Suyuti menjadi krusial. Tanpa itu, pemaknaan modern dapat terputus dari
akar tradisinya (Saeed, 2006).

Maka, menghadirkan kembali al-Durr al-Manthiir dalam ruang
akademik hariini bukanlahlangkah regresif. Sebaliknya,ia merupakan upaya
rekoneksi epistemologis terhadap khazanah tafsir yang plural, berlapis, dan



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 164-180

kaya makna. Di saat sebagian studi kontemporer terjebak pada pendekatan
tekstual yang statis atau kontekstual yang bebas nilai, al-Durr al-Manthtr
hadir sebagai pijakan tengah yang mengakui kompleksitas sejarah makna
sekaligus membuka ruang kontestasi dan reinterpretasi. Dengan demikian,
kitab ini bukan hanya tafsir riwayah; ia adalah arsip tafsir yang hidup, dan
karenanya sangat layak dijadikan fondasi dalam membangun diskursus
tafsir kontemporer yang berakar, kritis, dan visioner.

Kesimpulan

Tafsir al-Durr al-Manthiir karya Jalal al-Din al-Suytiti merupakan tonggak
penting dalam khazanah tafsir Islam klasik. Di tengah lanskap tafsir yang
terus berkembang, kitab ini hadir sebagai dokumentasi monumental
terhadap riwayat-riwayat penafsiran yang beragam dari kalangan sahabat,
tabi‘in, hingga sumber-sumber lain yang sering kali dipandang minor seperti
isra’iliyyat. Metode yang digunakan al-Suyuti yakni pendekatan kompilatif
tanpa intervensi interpretatif sering dipandang problematik oleh sebagian
pembaca modern. Namun justru dari metode tersebut, kita dapat memahami
bahwaal-Durral-Manthurbukanlahtafsirnormatif, melainkanarsip otoritatif
yang menyimpan jejak historis proses penafsiran Al-Qur’an dalam dunia
Islam. Kompleksitas penyusunannya mencerminkan kedalaman literasi al-
Suyuti sekaligus memperlihatkan jangkauan metodologis yang luas. la tidak
hanya mengumpulkan riwayat, tetapi juga menyusunnya secara tematik
dan kronologis, memberikan fondasi bagi kajian filologis, historis, maupun
tematik dalam studi Al-Qur’an. Ketekunan dan kehati-hatiannya dalam
menelusuri sanad serta kehatiannya dalam tidak memaksakan satu makna
tertentu menjadikan al-Durr al-Manthur layak disebut sebagai kitab tafsir
ensiklopedis rujukan tak tergantikan dalam memahami pluralitas wacana
tafsir Islam klasik. Dalam perspektif kontemporer, al-Durr al-Manthur
memiliki nilai epistemik yang tinggi. la memungkinkan para peneliti modern
untuk menyusun peta perkembangan makna ayat, menghubungkan antara
konstruksi awal dengan wacana mutakhir, serta membuka peluang besar
bagi integrasi antara studi klasik dan pembacaan kontekstual. Relevansi
kitab ini bukan hanya terletak pada muatannya, tetapi pada kemampuan
metodologinya menjembatani masa lalu dan masa kini suatu kualitas yang
sangat dibutuhkan di tengah fragmentasi tafsir modern yang sering kali
kehilangan akar tradisi. Dengan demikian, pembacaan ulang terhadap al-
Durr al-Manthur tidak hanya penting untuk memahami tradisi tafsir Islam
klasik, tetapi juga strategis dalam membangun tafsir yang inklusif, historis,
dan kritis pada masa kini. Al-Suyutl melalui karya ini telah menunjukkan
bahwa kekayaan tafsir tidak terletak pada singularitas makna, melainkan
pada keberanian untuk merekam, merawat, dan menyajikan pluralitas
makna sebagai bagian dari dinamika keilmuan yang hidup.

178



Nasirudien Muhammad Iqgbal
179 al-Durr al-Manthiir sebagai Ensiklopedi Tafsir

Daftar Pustaka

Abd al-Rahman al-Jazari. (1992). Tabagat al-Mufassirin. Beirut: Dar al-Fikr.

Al-Tabarl. (1957). Jami© al-Bayan ‘an Ta’wil Ay al-Qur’an, ed. Ahmad Shakir.
Kairo: Dar al-Ma“‘arif.

Andrew Rippin. (1982). “The Present Status of Tafsir Studies.” The Muslim
World 72 (3).

A.G. Noor. (2021). Tradisi Tafsir di Nusantara: Genealogi dan Transformasi.
Yogyakarta: Kaukaba.

Carl Brockelmann. (1943). Geschichte der Arabischen Litteratur. Leiden:
Brill.

Devin ]. Stewart. (2020). “The Qur’an in the 15th Century: An Overview of
Tafsir in the Mamluk Period.” dalam The Oxford Handbook of Qur’anic
Studies, ed. Mustafa Shah dan M.A.S. Abdel Haleem Oxford: Oxford
University Press.

Hans-Georg Gadamer. (2004) Truth and Method, trans. Joel Weinsheimer
and Donald G. Marshall. New York: Continuum.

Ibn ‘Ashur. (1997). al-Tahrir wa al-Tanwir. Tunis: Dar Sahnun.

Jalal al-Din al-Suytti. (1993). al-Durr al-Manthiur fi al-Tafsir bi al-Ma’tsiur,
ed. ‘Abd al-Rahman al-Mu‘t1. Beirut: Dar al-Fikr.

Jalal al-Din al-Suyuti. (2008). al-Itgan fi ‘Ulim al-Qur’an. Beirut: Dar al-
Kutub al-‘IImiyyah.

Jalal al-Din al-Suyutl. (1996). al-Khasa’is al-Kubra. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘IImiyyah.

Jalal al-Din al-Suyutl. (1996). al-Muzhir fi ‘Ulim al-wa Anwa ‘iha. Beirut:
Dar al-Fikr.

Jalal al-Din al-Suyutl. (2001). Tadrib al-Rawi fi Sharh Taqrib al-Nawawi.
Kairo: Dar al-Hadith.

John Wansbrough. (1977). Quranic Studies: Sources and Methods of
Scriptural Interpretation. Oxford: Oxford University Press.

M. Syahrur. (1999). Metode Pemahaman al-Qur’an: Sebuah Tawaran
Hermeneutika Modern. Yogyakarta: LKIS.

Mir, Mustansir. (1986). Coherence in the Qur’an: A Study of Islahi’s Concept of
Nazm in Tadabbur-i-Qur’an. Washington: American Trust Publications.

Muhammad Husain al-Dhahabi. (2000) al-Tafsir wa al-Mufassirin. Kairo:
Maktabah Wahbah.

Muhammad ibn “Ali al-Shawkani. (2005). Fath al-Qadir, ed. Muhammad Abu
al-Fadl Ibrahim. Beirut: Dar al-Ma‘rifah.

Mustaqim, Abdul. (2011). Metodologi Tafsir Kontemporer. Yogyakarta: LKiS.

Nawawl al-Bantani. (t.t). Marah Labid li Kashf Ma‘na al-Qur’an al-Majid.
Surabaya: al-Haramayn.

Quraish Shihab. (1999). Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu
dalam Kehidupan Masyarakat. Bandung: Mizan.

Quraish Shihab. (2000). Tafsir al-Misbah. Jakarta: Lentera Hati.



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 164-180

Richard C. Martin. (1985). Approaches to Islam in Religious Studies. Tucson:
University of Arizona Press.

S. R. Burge. (2014). “Scattered Pearls: Exploring al-Suyiiti’s Hermeneutics
and Use of Sources in al-Durr al-Manthiir,” Journal of the Royal Asiatic
Society. 24(2).

Saeed, Abdullah. (2006). Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary
Approach. London: Routledge.

Salih al-Munajjid. (2003). al-Mawqif min al-Isra’iliyyat fi al-Tafsir. Riyadh:
Dar al-Sumay‘I.

Sayyid Qutb. (2000). F1 Zilal al-Qur’an. Kairo: Dar al-Shurugqg.

Shihab al-Din al-Alasi. (2001). Riah al-Ma‘ani f1 Tafsir al-Qur’an al-‘Azim.
Beirut: Dar Ihya’ al-Turath al-‘Arabl.

Shabir Ally. (2012). “The Qur’an Exegesis al-Durr al-Manthtr of al-Suyutr (d.
911/1505).” PhD diss., University of Toronto.

Teba Sultany et al. (2022). “Narratology of Joseph (AS) Story in the Al-Burhan
and Al-Durr Al-Manthur Interpretations.” Kufa Journal of Arts. 1(52).

Wahbah al-Zuhayli. (2003). Tafsir al-Munir fi al-‘Aqidah wa al-Syari‘ah wa
al-Manhaj. Damaskus: Dar al-Fikr.

Walid A. Saleh. (2004). The Formation of the Classical Tafsir Tradition: The
Qur’an Commentary of al-Tha‘labi (d. 427/1035). Leiden: Brill.

180



