
Article

Melampaui Kritik Isrā’īliyyāt: 
al-Durr al-Manthūr sebagai 
Ensiklopedi Tafsir dan 
Warisan Intelektual al-Suyūṭī
Nasirudien Muhammad Iqbal

Abstract

Al-Durr al-Manthūr fī al-Tafsīr bi al-Maʾthūr, authored by Jalāl al-Dīn 
al-Suyūṭī, is often regarded as a work of tafsīr bi al-riwāyah heavily 
laden with Isrāʾīliyyāt reports and weak chains of transmission. Such 
assessments have led to the assumption that this work lacks sufficient 
authority to serve as a primary reference in Qur’anic exegesis. 
Conversely, al-Durr al-Manthūr contains significant methodological 
and epistemological value for understanding the dynamics of 
Qur’anic interpretation in the formative generations. Accordingly, 
this study seeks to reassess the methodological potential of the 
work in relation to the needs of contemporary Qur’anic studies. The 
central question addressed is to what extent the complexity of al-
Durr al-Manthūr’s compilation reflects its authoritative value and 
relevance within modern tafsīr scholarship. This research employs 
a library-based study with a descriptive-analytical approach to the 
structure, content, and compositional strategies of the text. The 
findings demonstrate that al-Suyūṭī deliberately refrained from 
applying normative selection to the transmitted reports, instead 
arranging them as an open exegetical archive. This strategy enables 
intertextual, thematic, and historical readings of the Qur’an that 
remain rooted in tradition while allowing contextual engagement. 
The article argues that al-Durr al-Manthūr should be preserved not 
only as a legacy of classical Qur’anic exegesis but also as an epistemic 
foundation for the development of contemporary tafsīr methodologies.

Keyword 

Al-Durr al-Manthūr, intellectual legacy, Isrā’īliyyāt, tafsīr methodology, 
transmitted exegesis

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta,Yogyakarta, 
Indonesia; email : nasirudin.iqbal@gmail.com

PERADABAN JOURNAL OF  
RELIGION AND SOCIETY
Vol. 5, Issue 1, January 2026 

ISSN 2962-7958  

Page : 164-180
DOI: 
https://doi.org/10.59001/pjrs.v5i1.791

Copyright 
© The Author(s) 2026

This work is licensed under a 
Creative Commons Attribution 4.0 
International License



Nasirudien Muhammad Iqbal
al-Durr al-Manthūr sebagai Ensiklopedi Tafsir165

Abstrak
Penelitian Tafsir al-Durr al-Manthūr fī al-Tafsīr bi al-Ma’tsūr karya Jalāl al-Dīn 
al-Suyūṭī kerap dianggap sebagai karya tafsir bi al-riwāyah yang sarat dengan 
riwayat isrā’īliyyāt dan sanad lemah. Penilaian tersebut memunculkan asumsi 
bahwa karya ini tidak cukup otoritatif untuk dijadikan rujukan utama dalam studi 
tafsir. Di sisi lain, al-Durr al-Manthūr justru menyimpan nilai metodologis dan 
epistemologis yang penting dalam membaca dinamika penafsiran Al-Qur’an dari 
generasi awal. Oleh karena itu, kajian ini menjadi mendesak untuk mengungkap 
ulang potensi metodologis kitab tersebut dalam kaitannya dengan kebutuhan 
studi tafsir kontemporer. Penelitian ini mengajukan pertanyaan utama: sejauh 
mana kompleksitas penyusunan al-Durr al-Manthūr mencerminkan nilai otoritatif 
dan relevansinya dalam khazanah tafsir modern? Metode yang digunakan adalah 
studi pustaka dengan pendekatan deskriptif-analitis terhadap struktur, isi, dan 
strategi penulisan dalam karya tersebut. Hasil kajian menunjukkan bahwa al-
Suyūṭī secara sadar tidak melakukan seleksi normatif terhadap ragam riwayat, 
tetapi menyusunnya sebagai arsip tafsir terbuka. Strategi ini memungkinkan 
pembacaan intertekstual, tematik, dan historis atas Al-Qur’an yang berakar pada 
tradisi, namun tetap kontekstual. Artikel berargumen bahwa al-Durr al-Manthūr 
tidak hanya layak dipertahankan sebagai warisan tafsir klasik, tetapi juga sebagai 
fondasi epistemik bagi pengembangan metodologi tafsir kontemporer.

Kata Kunci

Al-Durr al-Manthūr, Isrā’īliyyāt, metodologi tafsir, tafsir riwayah, warisan intelektual

Pendahuluan

Tafsir al-Durr al-Manthūr fī al-Tafsīr bi al-Ma’tsūr karya Jalāl al-Dīn al-
Suyūṭī (w. 911 H/1505 M) merupakan salah satu karya monumental dalam 
tradisi tafsir riwayah (bi al-ma’tsūr). Karya ini mencerminkan semangat 
ensiklopedis dalam mendokumentasikan seluruh riwayat tafsir yang 
bersumber dari Rasulullah SAW, para sahabat, tābi’īn, hingga para mufassir 
klasik generasi awal. Namun demikian, dalam literatur akademik modern, 
al-Durr al-Manthūr kerap mendapatkan penilaian yang mereduksi karakter 
ilmiahnya. Tidak sedikit kalangan yang menyamakan karya ini dengan 
“kompilasi pasif ” atas berbagai riwayat, termasuk riwayat yang lemah (ḍa’īf ) 
dan narasi isrā’īliyyāt yang dianggap problematis secara epistemologis 
(Wansbrough et al., 1977). 

Reduksi semacam ini, meskipun sering diulang dalam studi 
kontemporer, tidak mencerminkan kompleksitas metodologis al-Suyūṭī 
sebagai ulama multidisipliner. Penilaian negatif terhadap al-Durr al-Manthūr 
umumnya berpijak pada paradigma kritik sanad modern dan cenderung 
mengabaikan konteks sejarah dan tujuan penulisan karya tersebut. Dalam 
kerangka tafsir tradisional, keberadaan riwayat lemah atau isrā’īliyyāt tidak 
serta-merta meniadakan nilai ilmiah sebuah karya, selama ia dimaksudkan 
sebagai kodifikasi data tafsir, bukan sebagai finalisasi makna (Syahrur, 
1999).



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 164-180 166
Dalam disertasinya, Shabir Ally mengajukan argumen penting bahwa 

al-Durr al-Manthūr harus dibaca sebagai arsip tafsir yang berfungsi 
melestarikan khazanah penafsiran dari berbagai generasi, bukan sebagai 
tafsir normatif dengan satu bacaan otoritatif. (Ally, 2012). Ally memandang 
al-Suyūṭī sebagai seorang kodifikator tafsir yang sadar akan keberagaman 
tradisi intelektual Islam dan karena itu memilih untuk tidak menampilkan 
preferensi tafsir tertentu dalam teksnya. Pendekatan ini menjadikan al-Durr 
sebagai dokumen penting untuk memahami dinamika dan perkembangan 
tafsir klasik.

Penelitian-penelitian mutakhir juga menunjukkan bahwa struktur 
al-Durr al-Manthūr menyimpan konsistensi metodologis yang tidak dapat 
diabaikan. S. R. Burge misalnya, melalui kajiannya atas pola kutipan al-
Suyūṭī, menemukan bahwa pemilihan sumber dalam al-Durr al-Manthūr 
menunjukkan keteraturan yang mengikuti prioritas historis dan otoritas 
keilmuan dalam tradisi Sunni (Burge, 2014). Demikian pula penelitian 
Teba Sultany dan timnya menyoroti aspek naratif dalam penyusunan kisah 
Nabi Yusuf, yang menunjukkan adanya konstruksi tematis dan naratif yang 
berlapis dalam penyusunan riwayat (Sultany et al., 2022). Temuan ini 
membantah pandangan bahwa karya ini merupakan susunan tanpa desain 
ilmiah.

Selain sebagai arsip riwayat, al-Durr al-Manthūr juga memiliki fungsi 
dialogis: mempertemukan suara-suara tafsir lintas generasi dalam satu 
ruang wacana. Dengan menampilkan riwayat tanpa intervensi komentar, al-
Suyūṭī membuka ruang bagi pembaca untuk melakukan perbandingan dan 
refleksi kritis secara mandiri. Dalam kerangka hermeneutika kontemporer, 
pendekatan ini dapat dilihat sebagai bentuk “horizon terbuka” sebagaimana 
dijelaskan oleh Hans-Georg Gadamer, yakni dialog antara tradisi dan 
pembaca yang memungkinkan pemaknaan yang selalu diperbarui (Gadamer, 
2004).

Artikel ini bertujuan untuk menyajikan pembacaan ulang atas al-Durr 
al-Manthūr dengan menyoroti fungsi dokumentatif dan struktur naratifnya 
sebagai sebuah ensiklopedi tafsir. Melalui pendekatan historis-hermeneutik 
serta analisis terhadap sejumlah ayat tematik seperti konsep teologis, 
mistisisme, dan penciptaan manusia, penelitian ini ingin memperkuat 
pandangan bahwa al-Durr al-Manthūr merupakan karya tafsir yang tidak 
hanya bernilai sebagai produk keilmuan masa lalu, tetapi juga relevan dalam 
diskursus tafsir kontemporer. Dengan demikian, tulisan ini mengusulkan 
pentingnya mereposisi al-Durr al-Manthūr dalam kajian tafsir sebagai 
representasi metodologis tafsir riwayah yang naratif dan ensiklopedis.

Metode
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif berbasis studi pustaka 
(library research) dengan menempatkan tafsir al-Durr al-Manthūr fī al-
Tafsīr bi al-Ma’tsūr sebagai objek kajian utama. Pendekatan kualitatif 
dipilih karena penelitian ini berupaya memahami makna, pola, dan 
logika penyusunan tafsir dalam kerangka epistemologis dan metodologis. 



Nasirudien Muhammad Iqbal
al-Durr al-Manthūr sebagai Ensiklopedi Tafsir167

Penelitian ini menggabungkan analisis historis dan analisis tekstual. 
Analisis historis digunakan untuk menempatkan al-Suyūṭī dan karyanya 
dalam konteks perkembangan keilmuan Islam abad ke-9 H, terutama dalam 
tradisi kodifikasi tafsir. Fazlur Rahman menegaskan bahwa “the Qur’an 
must be understood in the context of the historical situation in which it was 
revealed and interpreted”. Pernyataan ini menunjukkan bahwa setiap produk 
tafsir tidak dapat dilepaskan dari horizon sosial dan intelektual zamannya. 
Oleh karena itu, al-Durr al-Manthūr tidak dibaca sebagai teks yang berdiri 
di ruang hampa, tetapi sebagai respons intelektual terhadap kebutuhan 
kodifikasi keilmuan pada masanya.

Analisis tekstual dilakukan dengan menelusuri pola penyusunan 
riwayat, struktur penyajian, serta strategi pengumpulan sumber dalam 
al-Durr al-Manthūr. Fokusnya adalah bagaimana al-Suyūṭī menyusun 
riwayat dari berbagai otoritas Nabi, sahabat, tābi‘īn, dan mufasir awal 
tanpa memberikan penilaian normatif secara eksplisit. Dalam konteks ini, 
penelitian memanfaatkan konsep tafsir riwayah sebagaimana dijelaskan 
oleh al-Dhahabī, bahwa tafsir bi al-ma’tsūr pada dasarnya berfungsi 
sebagai transmisi dan dokumentasi tradisi penafsiran: “Tafsir bi al-ma’tsūr 
adalah usaha melestarikan warisan pemahaman Al-Qur’an dari generasi ke 
generasi”. Kutipan ini menegaskan bahwa karakter dokumentatif al-Durr al-
Manthūr bukanlah kelemahan, melainkan justru inti metodologinya.

Langkah operasional penelitian dilakukan melalui beberapa tahap. 
Pertama, pengumpulan sumber primer berupa kajian seputar al-Durr 
al-Manthūr serta sejumlah karya tafsir klasik yang menjadi rujukan al-
Suyūṭī. Kedua, pengumpulan sumber sekunder berupa buku dan artikel 
jurnal yang membahas metodologi tafsir, tafsir riwayah, dan hermeneutika 
Al-Qur’an. Ketiga, pemilihan tema-tema ayat yang representatif, seperti 
penciptaan manusia, kisah para nabi, dan konsep teologis, untuk dianalisis 
pola penyusunan dan keragaman riwayatnya. Keempat, analisis dilakukan 
dengan membaca hubungan antar riwayat, prioritas sumber, serta implikasi 
epistemologis dari strategi penyajian tersebut

Pendekatan ini diperkuat oleh pandangan Herbert Berg yang 
menyatakan bahwa karya-karya tafsir awal Islam harus dibaca sebagai 
“products of an evolving exegetical tradition rather than as isolated and 
finished interpretations” (Berg, 2000). Kutipan ini menegaskan bahwa al-
Durr al-Manthūr merupakan bagian dari proses panjang perkembangan 
tafsir, bukan tafsir final yang menutup ruang interpretasi.

Dengan demikian, metode penelitian ini tidak bergerak dalam kerangka 
verifikasi sanad secara teknis semata, melainkan menempatkan al-Durr al-
Manthūr sebagai konstruksi intelektual yang merepresentasikan cara umat 
Islam mengelola pluralitas tafsir. Pendekatan ini memungkinkan pergeseran 
sudut pandang dari kritik normatif menuju pembacaan epistemologis, yakni 
memahami kitab tersebut sebagai fondasi arsip tafsir yang sangat berharga 
bagi pengembangan metodologi tafsir kontemporer yang lebih dialogis, 
historis, dan reflektif (Mustaqim, 2011).



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 164-180 168

Hasil dan Pembahasan

Kitab al-Durr al-Manthūr dan Konteks Intelektualnya
Kitab al-Durr al-Manthūr fī al-Tafsīr bi al-Ma’tsūr merupakan salah 

satu karya tafsir paling penting dalam tradisi Islam klasik yang disusun oleh 
Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī (w. 911 H/1505 M). Kitab ini berisi kompilasi riwayat 
tafsir dari Nabi Muhammad SAW, para sahabat, tābiʿīn, dan para mufassir 
awal, disusun secara berurutan sesuai urutan ayat Al-Qur’an. Tidak seperti 
Tafsīr al-Jalālayn, karya ringkas yang juga melibatkan al-Suyūṭī, al-Durr 
tidak menyertakan komentar penulis, melainkan menyajikan secara utuh 
berbagai riwayat tafsir tanpa intervensi analisis (al-Suyūṭī, 1993).

Karya ini ditulis dalam fase akhir hidup al-Suyūṭī, saat ia telah 
menyendiri dari aktivitas sosial dan hanya berfokus pada penulisan ilmiah. 
Penulisan al-Durr merepresentasikan semangat kodifikasi keilmuan yang 
berkembang pesat pada abad ke-9 Hijriyah (15 M). Masa ini ditandai dengan 
upaya para ulama untuk menghimpun ulang warisan keilmuan Islam dari 
periode sebelumnya dalam bentuk karya komprehensif dan tematik (Saleh, 
2004). Dalam hal tafsir, periode ini juga menyaksikan pergeseran dari tafsir 
berbasis analisis filologis dan rasional ke arah kodifikasi tafsir berbasis 
riwayat sebagai upaya pelestarian tradisi yang mulai terpinggirkan oleh 
dominasi tafsir kalam dan tasawuf (Rippin, 1982).

Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī sendiri adalah figur yang unik dan sangat 
produktif. Ia dikenal memiliki lebih dari 500 karya dalam berbagai bidang, 
termasuk tafsir, hadis, fiqh, usul fiqh, nahwu, dan sejarah (Brockelmann, 
1943). Beberapa karya pentingnya antara lain al-Itqān fī ʿUlūm al-Qur’ān, 
sebuah ensiklopedia ilmu-ilmu Al-Qur’an; Tārīkh al-Khulafā’, karya sejarah 
ringkas yang sangat berpengaruh; al-Jāmiʿ al-Kabīr dan al-Jāmiʿ al-Ṣaghīr 
dalam bidang hadis; serta al-Ashbāh wa al-Naẓāʾir dalam bidang usul fiqh 
dan qawāʿid fiqhiyyah. Deretan karya ini menegaskan bahwa al-Suyūṭī 
bukan hanya penghafal dan penyadur, tetapi juga pemikir sistematis yang 
berupaya menyusun ulang seluruh bidang keilmuan Islam dalam bentuk 
yang mudah diakses. 

Dalam bidang tafsir, ia mengambil posisi sebagai pelanjut tradisi tafsir 
riwayah yang berusaha mendokumentasikan warisan para pendahulunya, 
terutama setelah melihat kecenderungan sebagian mufassir mutakhir yang 
lebih mengutamakan pendekatan rasional (bi al-ra’y). al-Durr al-Manthūr 
menjadi bentuk konkret dari aspirasi ilmiah al-Suyūṭī untuk membakukan 
referensi tafsir yang bersumber dari hadis dan atsar, sekaligus mengukuhkan 
identitas tafsir Ahl al-Sunnah wa al-Jamāʿah (al-Dhahabī, 1991).

Secara metodologis, al-Durr al-Manthūr tidak memberikan 
pembedaan eksplisit antara riwayat sahih, hasan, maupun da’if, serta tidak 
memberi komentar evaluatif terhadap konten riwayat. Hal ini dilakukan 
secara sadar, karena al-Suyūṭī memosisikan dirinya bukan sebagai penafsir 
dalam pengertian ekspositoris, melainkan sebagai kodifikator data tafsir 
dari berbagai otoritas generasi awal (Ally, 2012). Strategi ini menunjukkan 
bahwa al-Durr al-Manthūr lebih dekat pada model ensiklopedis daripada 



Nasirudien Muhammad Iqbal
al-Durr al-Manthūr sebagai Ensiklopedi Tafsir169

komentatif, dan memiliki nilai penting sebagai sumber primer dalam 
rekonstruksi sejarah penafsiran Al-Qur’an.

Konteks intelektual saat itu juga penting untuk dipahami. Pada 
abad ke-9 H, dunia Islam mengalami fase kemapanan dalam struktur 
ilmu-ilmu agama. Mazhab-mazhab fikih telah mapan, teori ilmu hadis 
telah mengalami kodifikasi, dan pembidangan keilmuan menjadi semakin 
spesifik. Di tengah arus spesialisasi ini, al-Suyūṭī menempati posisi penting 
sebagai ulama ensiklopedis yang ingin menghimpun ulang khazanah Islam 
klasik, termasuk dalam bidang tafsir. Ia berdiri dalam jaringan intelektual 
Syafi’iyyah-Maturidiyyah yang mapan di Mesir, dan dikenal memiliki akses 
luas terhadap manuskrip-manuskrip langka yang menjadi sumber al-Durr 
al-Manthūr (Stewart, 2020).

Memahami al-Durr al-Manthūr tidak cukup hanya dari aspek konten 
dan metode, tetapi juga dari perspektif konteks sejarah intelektualnya. Karya 
ini muncul sebagai jawaban terhadap tantangan zaman, yaitu bagaimana 
merawat otoritas tafsir tradisional dalam arus perubahan metodologi 
keilmuan Islam pascaklasik. Dalam kerangka tersebut, al-Durr al-Manthūr 
dapat dibaca sebagai bagian dari proyek konservasi tafsir riwayah dan 
pembentukan identitas Sunni dalam lanskap tafsir yang kian kompleks.

Perlu pula dicatat bahwa keunikan al-Suyūṭī terletak pada kemampuan 
menjembatani berbagai bidang ilmu secara simultan. Dalam al-Itqān, ia 
menunjukkan penguasaan terhadap ʿulūm al-Qur’ān, sedangkan dalam 
Tadrīb al-Rāwī ia membahas secara rinci ilmu mustalah al-ḥadīth (al-Suyūṭī, 
2008). Karya seperti al-Muẓhir fī ʿUlūm al-Lughah juga menunjukkan 
kedalamannya dalam bidang kebahasaan. Karena itu, ketika al-Suyūṭī 
menyusun al-Durr al-Manthūr, ia tidak hanya mengumpulkan riwayat tafsir, 
tetapi juga membawa seluruh kapasitas lintas disiplin itu ke dalam struktur 
pemilihan sumber dan penyusunan narasi.

Dengan latar belakang keilmuan dan konteks zaman tersebut, al-
Durr al-Manthūr layak diposisikan sebagai repositori intelektual yang 
sangat penting. Ia bukan hanya kompilasi, tetapi juga arsip epistemik yang 
memungkinkan peneliti kontemporer untuk melihat bagaimana ayat-ayat 
Al-Qur’an dipahami lintas generasi, dan bagaimana otoritas keilmuan 
dibentuk dalam tradisi tafsir Sunni. 

al-Durr al-Manthūr: Kompleksitas Penyusunan dan Klaim atas Otoritas Tafsir
Menghadapi al-Durr al-Manthūr sebagai teks tafsir bukanlah sekadar 

membaca lembaran kutipan-kutipan riwayat, melainkan memasuki 
konstruksi intelektual yang tersusun secara cermat, sadar, dan multidimensi. 
Kompleksitas penyusunannya bukan hanya terletak pada kuantitas rujukan 
dan panjangnya rentang ayat yang ditafsirkan, tetapi juga pada kedalaman 
logika penyusunan, ragam metodologi pengutipan, serta kemampuan al-
Suyūṭī mengintegrasikan berbagai disiplin ilmu dalam satu karya tafsir 
tanpa menampilkan suara pribadinya secara eksplisit.

Pertama, al-Suyūṭī membuktikan diri sebagai seorang “editor ulung” 
tradisi tafsir, bukan sekadar pengumpul pasif. Ia mengorkestrasi pelbagai 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 164-180 170
riwayat dari masa sahabat hingga generasi muta’akhkhirīn dengan ketelitian 
kronologis dan tematis, tanpa mengorbankan koherensi narasi per ayat 
(al-Suyūṭī, 1993). Tidak semua mufassir mampu membangun struktur 
seperti ini; hanya mereka yang memiliki kedalaman pemahaman terhadap 
perkembangan tafsir lintas abad yang dapat menyusun karya dengan 
kompleksitas seperti al-Durr al-Manthūr.

Kedua, al-Suyūṭī menunjukkan kematangan filologis dan metodologis. 
Ia memadukan kutipan dari kitab-kitab tafsir seperti Jāmiʿ al-Bayān, Tafsīr 
al-Baghawī, dan al-Kashshāf, dengan kutipan dari kitab-kitab hadis primer 
dan sekunder seperti Musnad Aḥmad, Sunan al-Bayhaqī, Muʿjam al-Ṭabarānī, 
bahkan al-Durr al-Manthūr sendiri merujuk pada al-Itqān fī ʿUlūm al-Qur’ān 
karya al-Suyūṭī lain yang menyusun teori ilmu Al-Qur’an (al-Suyūṭī, 1967). 
Hal ini menjadikan al-Durr al-Manthūr bukan hanya tafsir bi al-ma’tsūr, 
melainkan juga sebuah peta episteme dari sejarah pemahaman terhadap 
Al-Qur’an itu sendiri.

Ketiga, dalam konteks sejarah tafsir, al-Durr al-Manthūr menghadirkan 
gugus memori kolektif Sunni yang merangkum narasi besar tradisi Islam 
tanpa mengklaim satu makna absolut. Strategi ini menjadikan karya ini 
otoritatif, bukan karena al-Suyūṭī bersikap dogmatis, tetapi karena ia 
membuka ruang dialog antara riwayat, bukan memaksakan sintesis tunggal 
(Ally, 2012). Dalam era kontemporer, ketika pendekatan tafsir mulai 
menekankan pentingnya keberagaman makna dan pluralitas penafsiran, 
karya ini justru tampil relevan kembali. Ia menyediakan bahan mentah 
historis yang dapat digunakan untuk merekonstruksi pemahaman terhadap 
ayat dalam konteks zaman yang berbeda.

Keempat, dari perspektif otoritas ilmiah, al-Durr al-Manthūr 
layak dijadikan sumber rujukan tafsir otoritatif karena memenuhi tiga 
syarat utama keilmuan klasik: (a) tathbīt al-riwāyah (kekuatan validasi 
sanad dan sumber), (b) al-jamʿ wa al-taḥqīq (kelengkapan kutipan dan 
ketelitian klasifikasi), dan (c) ikhlāṣ al-niyyah (kesadaran etis untuk tidak 
mencampurkan opini pribadi dalam teks) (al-Dhahabī, 2000). Meskipun 
sebagian mengkritik keberadaan isrā’īliyyāt, justru keterbukaan al-Suyūṭī 
terhadap semua bentuk riwayat menegaskan sikap arkeologisnya dalam 
menangkap jejak pemaknaan historis ayat, bukan sebagai penghalusan 
doktrinal.

Klaim atas otoritas tafsir ini juga didukung oleh fakta bahwa al-Durr 
al-Manthūr terus direproduksi dan dirujuk oleh ulama dari berbagai mazhab 
hingga hari ini. Ia menjadi rujukan pokok dalam madrasah-madrasah tafsir 
yang bercorak tradisionalis, seperti di al-Azhar, Dar al-ʿUlūm India, hingga 
pesantren-pesantren besar di Indonesia (Noor, 2021). Bahkan, beberapa 
tafsir kontemporer seperti Tafsīr al-Miṣbāḥ oleh Quraish Shihab dan al-Munīr 
oleh Wahbah al-Zuhaylī mengutip bagian dari al-Durr ketika mengangkat 
varian pendapat klasik (al-Zuhaylī, 2000)



Nasirudien Muhammad Iqbal
al-Durr al-Manthūr sebagai Ensiklopedi Tafsir171

Penafsiran al-Suyūtī dalam al-Durr al-Manthūr:

1.	 Representasi Toleransi atau Penegasan Akidah?  QS. al-Kāfirūn: 6 dalam al-
Durr al-Manthūr

Ayat QS. al-Kāfirūn: 6, “Lakum dīnukum wa liya dīn,” merupakan bagian 
penutup dari surat pendek yang secara eksplisit ditujukan kepada kaum 
musyrik Mekah. Dalam tafsir klasik, ayat ini menjadi titik krusial antara dua 
kemungkinan makna: (1) pernyataan pemisahan teologis, atau (2) prinsip 
toleransi beragama.

Dalam al-Durr al-Manthūr, al-Suyūṭī mengumpulkan sejumlah riwayat 
yang menunjukkan bahwa ayat ini turun sebagai respon terhadap ajakan 
kompromi ritual dari tokoh Quraisy seperti al-Walīd ibn al-Mughīrah dan 
Umayyah ibn Khalaf (al-Suyūṭī, 1993). Riwayat yang dikutip dari Saʿīd 
ibn Jubayr menyebut bahwa mereka mengusulkan agar Nabi menyembah 
berhala mereka setahun, dan sebagai gantinya mereka akan menyembah 
Allah setahun berikutnya (al-Suyūṭī, 1993). Maka surat ini, termasuk ayat 
6, turun sebagai bentuk penolakan total terhadap sinkretisme keyakinan.

Al-Suyūṭī juga mengutip pernyataan Ibn ʿAbbās bahwa ayat ini adalah 
bentuk bara’ah (pemutusan akidah), bukan bentuk kompromi (al-Suyūṭī, 
1993).  Namun menariknya, ia tidak mengabaikan riwayat dari Mujāhid dan 
Qatādah yang mengisyaratkan bahwa penggunaan diksi “lakum dīnukum” 
secara linguistik menyiratkan pengakuan terhadap eksistensi orang lain 
tanpa campur tangan paksaan, meski dalam konteks akhirat tetap salah (al-
Suyūṭī, 1993).

Sebagai catatan penting, al-Suyūṭī tidak menyisipkan opininya 
sendiri; ia justru membiarkan pembaca dihadapkan pada dua arus makna: 
pemisahan tegas (theological separation) dan pengakuan ko-eksistensi 
(social tolerance). Bahkan ia mencantumkan riwayat isrā’īliyyāt yang 
mengisahkan bahwa Nabi Musa juga pernah berkata kepada kaumnya: 
“Bagimu agama kalian dan aku akan menjawab kepada Tuhanku.” (al-Suyūṭī, 
1993).

Dari konstruksi ini, tampak bahwa al-Suyūṭī justru menyusun kerangka 
toleransi yang bersumber dari pluralitas otoritas masa lalu, bukan melalui 
konstruksi teologis mutakhir. Hal ini membuktikan bahwa al-Durr al-
Manthūr bisa menjadi ladang data bagi rekonstruksi tafsir sosial keagamaan 
yang responsif terhadap isu kontemporer sekalipun tanpa mengorbankan 
akar normatif klasiknya.

2.	 Nūr Muḥammad dalam QS. al-Nūr: 35
Ayat yang berbunyi, “Allāhu nūru al-samāwāti wa al-arḍ…”, (Allah 

adalah cahaya langit dan bumi) (QS. al-Nūr: 35). Salah satu ayat paling 
simbolik dalam Al-Qur’an, dan menjadi pusat perhatian para mufassir 
dari berbagai aliran, mulai dari teolog klasik hingga para sufi. Dalam tafsir 
al-Durr al-Manthūr, al-Suyūṭī mengumpulkan lebih dari 20 riwayat yang 
mencerminkan lapisan-lapisan penafsiran dari literal, teologis, hingga 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 164-180 172
mistikal. Di antara riwayat yang paling menonjol adalah yang berkaitan 
dengan doktrin metafisik “Nūr Muḥammad”, yakni keyakinan bahwa cahaya 
Nabi Muhammad SAW adalah ciptaan pertama dari Tuhan dan menjadi 
sumber penciptaan seluruh makhluk.

Al-Suyūṭī mengawali dengan menukil riwayat dari Ibn ʿAbbās, 
Qatādah, dan Mujāhid yang menyebut bahwa makna “nūr” dalam ayat ini 
adalah “hudā Allāh” yakni petunjuk, iman, atau Al-Qur’an yang menjadi 
cahaya bagi manusia. Ini merupakan pendekatan normatif yang menekankan 
aspek hidayah dalam struktur teologis Islam. Namun, al-Suyūṭī kemudian 
memperluas tafsir ini dengan menyisipkan riwayat terkenal dari Jābir 
ibn ʿAbd Allāh, di mana Rasulullah SAW dikisahkan bersabda: “Awal yang 
diciptakan Allah adalah nūr Nabiyyika yā Jābir”, yakni cahaya Nabimu, wahai 
Jābir.

Riwayat ini dikenal luas dalam literatur tasawuf sebagai ḥadīth 
Nūr Muḥammad, dan menjadi fondasi bagi kosmologi sufistik tentang 
asal-usul penciptaan. Dalam tradisi ini, Nabi Muhammad SAW diyakini 
sebagai entitas metafisik pertama yang diciptakan, dari cahaya Ilahi, yang 
kemudian menjadi sebab penciptaan langit, bumi, dan seluruh makhluk. 
Meskipun riwayat ini diperdebatkan secara sanad oleh sebagian ahli hadis, 
al-Suyūṭī memilih untuk mencatatnya tanpa memberikan vonis validitas, 
memperlihatkan konsistensinya dalam menjaga keragaman narasi dalam 
tafsir.

Selain itu, al-Suyūṭī mencatat pandangan Kaʿb al-Aḥbār, seorang 
ahli kitab yang masuk Islam, bahwa cahaya Nabi Muhammad SAW berasal 
dari “satu bagian dari cahaya Allah”, dan terus memancar sebelum dunia 
diciptakan (al-Suyūṭī, 1993). Hasan al-Baṣrī juga dikutip mengatakan bahwa 
“ruh Muhammad” adalah cahaya pertama yang diciptakan, yang kemudian 
menjadi sumber semua ruh dan hakikat makhluk. Riwayat-riwayat ini jelas 
mencerminkan masuknya dimensi esoterik dalam lanskap tafsir klasik, 
dan al-Suyūtī tanpa menutup aksesnya merekam semuanya dengan gaya 
dokumentatif yang khas.

Penting dicatat, penyusunan berbagai riwayat ini tidak dilakukan 
secara acak. Al-Suyūṭī menyusunnya secara berlapis: dari tafsir literal 
ke simbolik, dari simbolik ke mistikal. Ia tidak hanya menghimpun suara 
sahabat dan tābiʿīn, tetapi juga membuka ruang bagi suara-suara yang 
lahir dari tradisi sufistik, bahkan dari unsur isrā’īliyyāt sekalipun. Hal ini 
memperlihatkan bahwa meskipun al-Suyūṭī berada dalam kerangka tafsir bi 
al-ma’tsūr, ia tidak mengabaikan pluralitas metode penafsiran yang hidup 
dalam khazanah keilmuan Islam klasik.

Penafsiran al-Suyūṭī terhadap QS. al-Nūr: 35 merupakan bukti bahwa 
al-Durr al-Manthūr bukan hanya kumpulan riwayat, melainkan arsip 
tafsir kosmik yang memuat gagasan metafisika, spiritualitas, dan teologi 
dalam satu ruang naratif. Riwayat tentang Nūr Muḥammad tidak harus 
dibaca sebagai dogma, tetapi sebagai ekspresi spiritual umat Islam dalam 
memahami keagungan Rasulullah SAW melalui kerangka simbol cahaya. 



Nasirudien Muhammad Iqbal
al-Durr al-Manthūr sebagai Ensiklopedi Tafsir173

Dan melalui pendekatan semacam ini, al-Suyūṭī menegaskan bahwa tafsir 
bukan sekadar instrumen hukum atau akidah, tetapi juga ekspresi estetik 
dan imajinatif yang sah dalam ilmu-ilmu Islam.

3.	 Penciptaan Adam a.s
Salah satu ciri lain dari kekayaan al-Durr al-Manthūr adalah perhatian 

al-Suyūṭī terhadap ayat-ayat kisah (qaṣaṣ) dalam Al-Qur’an, termasuk kisah 
penciptaan Nabi Ādam yang menjadi narasi dasar tentang asal-usul manusia. 
Kisah ini ditemukan dalam berbagai surat, di antaranya QS. al-Baqarah: 
30–39, QS. al-Aʿrāf: 11–27, dan QS. Ṣād: 71–85. Dalam menafsirkan bagian-
bagian ini, al-Suyūṭī secara konsisten menerapkan pendekatan kompilatif 
dengan menghadirkan lapisan-lapisan periwayatan dari sumber-sumber 
klasik, termasuk riwayat sahabat, tābiʿīn, dan bahkan isrā’īliyyāt.

Pada QS. al-Baqarah: 30, ketika Allah berfirman: “Inni jāʿilun fī al-
arḍ khalīfah...” (Sesungguhnya Aku hendak menjadikan seorang khalifah di 
bumi), al-Suyūṭī mencatat sejumlah riwayat yang menjelaskan perdebatan 
para malaikat terhadap keputusan Ilahi tersebut. Di antaranya riwayat 
dari Ibn ʿAbbās yang menyebutkan bahwa malaikat mempertanyakan 
penciptaan manusia karena sebelumnya bumi telah dihuni oleh makhluk 
yang menumpahkan darah, seperti jin atau makhluk pra manusia lainnya 
(al-Suyūṭī, 1993). Al-Suyūṭī juga mencantumkan pendapat Qatādah yang 
menyatakan bahwa malaikat hanya bertanya karena ingin mengetahui 
hikmah di balik penciptaan khalifah, bukan sebagai bentuk penolakan (al-
Suyūṭī, 1993).

Lebih menarik lagi, dalam menafsirkan QS. al-Ḥijr: 28–29, yang 
menyebut: “wa idh qāla rabbuka li al-malā’ikah innī khāliqun basyaran 
min ṣalṣālin min ḥama’in masnūn...”, al-Suyūṭī menyuguhkan berbagai versi 
penciptaan Ādam dari tanah. Ia mengutip bahwa tanah tersebut diambil 
dari seluruh penjuru bumi oleh malaikat Jibrīl atau Isrāfīl, sehingga dari 
percampuran warna dan sifat tanah itulah manusia memiliki beragam warna 
kulit, sifat, dan tabiat (al-Suyūṭī, 1993). Dalam tafsirnya, al-Suyūṭī mengutip 
pernyataan Hasan al-Baṣrī bahwa tanah Ādam terdiri dari “ḥama’in masnūn”, 
yaitu tanah hitam yang telah berubah bau, sebagai simbol kerendahan dan 
ketundukan asal-muasal manusia (al-Suyūṭī, 1993).

Selain itu, dalam QS. Ṣād: 71–75, yang membahas perintah Allah kepada 
malaikat untuk bersujud kepada Ādam, al-Suyūṭī mencantumkan beragam 
riwayat tentang penolakan Iblis. Salah satu riwayat yang dikutip menyebut 
bahwa Iblis adalah makhluk paling lama beribadah sebelum diciptakannya 
Ādam, namun keengganannya bersujud menguak sifat takabur yang selama 
ini tersembunyi (al-Suyūṭī, 1993). Ia juga menambahkan kisah-kisah 
populer dalam isrā’īliyyāt, seperti percakapan Iblis dengan Allah tentang 
masa penangguhan hukuman, permintaan menyesatkan anak cucu Ādam, 
serta riwayat tentang Iblis yang sempat berputar-putar mengelilingi jasad 
Ādam sebelum ruh ditiupkan ke dalam tubuhnya (al-Suyūṭī, 1993).

Penempatan riwayat-riwayat ini menunjukkan bahwa al-Suyūṭī 
memahami kisah Ādam bukan sekadar narasi sejarah, melainkan medan 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 164-180 174
simbolik dan teologis yang menyimpan pelajaran mendalam tentang asal-
muasal manusia, sifat pembangkangan, serta relasi manusia dengan Allah 
dan makhluk lain. Ia tidak menyaring riwayat secara ketat, tetapi justru 
menghadirkan keragaman versi sebagai bentuk penghormatan terhadap 
khazanah tafsir klasik.

Menariknya, al-Suyūṭī juga tidak menolak riwayat yang mengandung 
unsur antropomorfis atau mitos, selama tidak secara terang-terangan 
menyalahi prinsip tauhid. Hal ini menunjukkan bahwa dalam tafsir kisah 
Ādam, al-Suyūṭī tidak hanya berpijak pada aspek keilmuan hadis, tetapi juga 
pada tradisi naratif yang hidup dalam masyarakat Islam klasik, termasuk 
unsur edukatif dan etis dari cerita tersebut.

Relasi Historis dan Epistemik al-Durr al-Manthūr dengan Karya Tafsir Lain
Kehadiran al-Durr al-Manthūr di abad ke-9 H tidak dapat dilepaskan 

dari dinamika perkembangan tafsir klasik yang semakin berkembang dalam 
hal corak, sumber, dan strategi penulisan. Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī menyusun 
kitab ini dalam konteks intelektual Damaskus–Kairo yang sangat kaya akan 
literatur keislaman, terutama pada masa Mamluk akhir yang menyaksikan 
pembukuan ulang tradisi sebelumnya dalam bentuk ringkasan, ensiklopedia, 
dan karya sintesis. Kitab ini menjadi unik karena ditulis secara eksklusif 
dalam corak tafsīr bi al-ma’tsūr, berbeda dari mayoritas mufassir sezamannya 
yang cenderung memadukan antara riwāyah dan dirāyah secara eklektik.

Jika dibandingkan dengan karya para mufassir yang sezaman seperti 
al-Baḥr al-Muḥīṭ karya Abū Ḥayyān al-Andalusī (w. 745 H) atau Tafsīr al-
Khāzin karya ‘Alā’ al-Dīn al-Khāzin (w. 741 H), maka al-Durr al-Manthūr 
tampak menonjol dalam hal keluasan riwayat dan keteguhan dalam corak 
naratif. Kedua karya tersebut memang menunjukkan kedalaman linguistik 
dan sintesis pemikiran kalam, tetapi tidak memiliki struktur naratif riwāyah 
setebal dan seterbuka karya al-Suyūṭī. Bahkan Tafsīr al-Jalālayn yang 
setengahnya ditulis oleh al-Suyūṭī sendiri berbanding terbalik dengan al-
Durr al-Manthūr, karena justru menampilkan bentuk tafsir ringkas berbasis 
gramatikal dan kontekstual, menandakan keluasan spektrum kompetensi 
penulisnya.

Lebih jauh ke belakang, al-Durr al-Manthūr tidak dapat dilepaskan 
dari pengaruh Jāmiʿ al-Bayān karya al-Ṭabarī (w. 310 H), yang dapat disebut 
sebagai proyek tafsir riwāyah paling monumental di abad ketiga Hijriah. Al-
Suyūṭī banyak mengutip dari karya al-Ṭabarī, baik secara langsung maupun 
melalui periwayatan yang berantai, tetapi memilih tidak melakukan tarjīḥ 
sebagaimana dilakukan oleh al-Ṭabarī. Ini menandakan bahwa al-Suyūṭī lebih 
tertarik pada aspek dokumentatif, bukan argumentatif (Al-Ṭabarī, 1957). 
Dalam banyak hal, al-Durr al-Manthūr merupakan bentuk “pengarsipan 
ulang” terhadap khazanah tafsir awal dengan format yang lebih sistematis 
dan bersifat terbuka.

Sementara itu, pengaruh al-Durr al-Manthūr terhadap tafsir setelahnya 
tampak jelas dalam karya al-Shawkānī (w. 1250 H) yakni Fatḥ al-Qadīr, yang 



Nasirudien Muhammad Iqbal
al-Durr al-Manthūr sebagai Ensiklopedi Tafsir175

sering memadukan antara kekayaan riwāyah dan penjelasan gramatikal 
yang ketat. Meski al-Shawkānī cenderung melakukan evaluasi terhadap 
kualitas riwayat, pendekatan dokumentatif dan kutipan beragam pandangan 
tafsir tetap menunjukkan jejak metodologis al-Suyūṭī (al-Shawkānī, 2005). 
Bahkan dalam abad modern, orientasi pluralistik dan keterbukaan terhadap 
multi-ta’wīl dalam al-Durr al-Manthūr menjadi penting bagi pendekatan-
pendekatan tafsir kontemporer. Misalnya, konsep tafsir tematik (mawḍū’ī), 
tafsir intertekstual, atau tafsir kontekstual yang menuntut keterlacakan 
sumber awal, menemukan manfaat besar dari struktur dokumentatif al-
Durr al-Manthūr.

Kitab tafsir al-Durr al-Manthūr tidak hanya menjadi simpul antara 
tafsir salaf dan tafsir klasik-ensiklopedis, tetapi juga menjadi jembatan 
epistemik bagi transisi menuju pendekatan tafsir modern. Ia menyimpan 
nilai historiografis dan sistematik yang memungkinkan pemetaan ulang 
terhadap keragaman penafsiran Al-Qur’an. Posisi ini menjadikan al-Durr al-
Manthūr bukan sekadar karya yang merekam masa lalu, tetapi juga sumber 
yang relevan untuk kebutuhan akademik masa kini terutama dalam rangka 
membangun tafsir berbasis data, historis, dan multiperspektif.

Apresiasi dan Kritik Mufassir terhadap al-Durr al-Manthūr: Respon Lintas Generasi
Kitab al-Durr al-Manthūr fī al-Tafsīr bi al-Ma’tsūr karya Jalāl al-Dīn 

al-Suyūṭī (w. 911 H) menempati posisi penting dalam sejarah tafsir Al-
Qur’an. Namun, posisinya tidak selalu diterima secara mutlak oleh para 
mufassir setelahnya. Di satu sisi, banyak ulama yang memuji keluasan 
cakupan riwāyah dan fungsi dokumentatif kitab ini; di sisi lain, beberapa 
mufassir menyatakan keberatan terhadap ketiadaan verifikasi sanad, serta 
ketiadaan verifikasi terhadap narasi-narasi lemah atau isrā’īliyyāt. Respon 
ini membuktikan bahwa al-Durr al-Manthūr merupakan karya yang terbuka 
untuk ditelaah lintas pendekatan dan zaman.

Di antara mufassir yang memberikan apresiasi terhadap karya al-
Suyūṭī adalah al-Shawkānī (w. 1250 H). Dalam karyanya Fatḥ al-Qadīr, ia 
beberapa kali merujuk kepada al-Durr al-Manthūr, terutama dalam bagian-
bagian yang menyajikan riwayat dari para sahabat dan tābiʿīn. Meskipun al-
Shawkānī lebih memilih pendekatan sintesis antara riwāyah dan dirāyah, 
ia tetap mengakui bahwa al-Durr al-Manthūr adalah sumber penting 
untuk menelusuri ragam pandangan klasik dalam tradisi tafsir. Apresiasi 
ini menunjukkan bahwa al-Shawkānī menilai al-Durr al-Manthūr sebagai 
deposit intelektual yang sah untuk dijadikan rujukan, walaupun dengan 
kehati-hatian metodologis.

Demikian pula, mufassir kontemporer seperti Ṭāhir ibn ‘Āshūr (w. 
1393 H) dalam al-Taḥrīr wa al-Tanwīr menyebut nama al-Suyūṭī sebagai 
tokoh penting dalam tradisi tafsir. Meskipun ia tidak mengutip langsung 
al-Durr al-Manthūr, keterbukaan Ibn ‘Āshūr terhadap berbagai sumber 
klasik, serta pemahamannya yang mendalam terhadap sejarah tafsir, 
menunjukkan penghargaan implisit terhadap karya-karya dokumentatif 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 164-180 176
seperti ini. Bahkan ia menyatakan bahwa pendekatan riwāyah meski perlu 
seleksi—adalah fase penting dalam membentuk pemahaman generasi awal 
terhadap Al-Qur’an (Ibn ʿĀshūr, 1997).

Mufassir asal Mesir, Sayyid Quṭb (w. 1966) dalam Fī Ẓilāl al-Qurʾān, 
jarang mengutip al-Durr, namun ia menyadari nilai strategis kitab-
kitab klasik sebagai basis historis. Ia menyebut perlunya memahami 
kecenderungan tafsir awal agar pembacaan ideologis terhadap Al-Qur’an 
tidak tercerabut dari tradisi. Meski Sayyid Quṭb cenderung membangun 
narasi tematik dan sosiologis dalam tafsirnya, posisi al-Durr al-Manthūr 
sebagai koleksi representasi suara otoritatif tetap relevan untuk pemetaan 
metodologis (Quṭb, 2000).

Berbeda dari itu, beberapa mufassir setelah al-Suyūṭī melayangkan 
kritik terhadap al-Durr al-Manthūr. Kritik paling tajam datang dari 
kalangan mufassir yang mengutamakan validitas sanad dan kehati-hatian 
dalam periwayatan. Salah satunya adalah al-Ālūsī (w. 1270 H), penulis Rūḥ 
al-Maʿānī, yang meski tidak menyebut al-Durr al-Manthūr secara eksplisit 
dalam bentuk penolakan, menampilkan sikap kritis terhadap tafsir yang 
cenderung mengumpulkan riwayat tanpa klasifikasi otoritatif. Ia kerap 
menolak riwayat-riwayat isrā’īliyyāt, bahkan yang ditemukan dalam karya 
al-Suyūṭī, dan menganggapnya sebagai “gangguan literer” dalam tafsir (al-
Ālūsī, 2001).

Kritik lainnya datang dari murid-murid ulama Salafi kontemporer 
yang menilai al-Durr al-Manthūr sebagai kitab yang terlalu longgar dalam 
standar keilmuan. Mereka menganggap banyak riwayat dalam kitab tersebut 
tidak memenuhi syarat keshahihan, dan karena tidak ada sistem tarjīḥ yang 
memadai, maka penggunaannya harus dibatasi hanya untuk penelusuran 
sejarah tafsir (al-Munajjid, 2003). Namun, kritik ini sering kali didasarkan 
pada harapan bahwa kitab tafsir harus sekaligus menyaring, bukan hanya 
mencatat, padahal metode al-Suyūṭī lebih mendekati arsip intelektual 
dibanding fatwa hukum.

Menariknya, meski dikritik oleh sebagian mufassir rasional dan ahli 
hadis, al-Durr al-Manthūr tetap dipertahankan dalam banyak kutipan oleh 
mufassir Nusantara. Nawawī al-Bantanī (w. 1316 H) dalam Marāḥ Labīd 
tampaknya menggunakan pendekatan yang tidak jauh berbeda dengan al-
Suyūṭī, yaitu dengan menyajikan ragam tafsir dari berbagai generasi awal 
tanpa membatasi pada narasi yang shahih semata. Hal ini menunjukkan 
bahwa pendekatan al-Durr al-Manthūr hidup dalam tafsir pesantren, 
terutama dalam corak tafsīr bi al-ma’tsūr yang tetap dipertahankan (al-
Bantanī, t.t).

Respons terhadap al-Durr al-Manthūr dari para mufassir menunjukkan 
bahwa posisi kitab ini tidaklah tunggal: ia dihargai sebagai harta intelektual 
dan historiografi tafsir, namun tidak selalu menjadi sumber utama dalam 
penafsiran ayat. Sebagian mufassir menggunakannya sebagai sumber 
pendukung, sementara yang lain memilih menjaga jarak metodologis. Meski 
begitu, satu hal yang tidak terbantahkan: al-Durr al-Manthūr membuka 



Nasirudien Muhammad Iqbal
al-Durr al-Manthūr sebagai Ensiklopedi Tafsir177

pintu bagi penelitian tentang keberagaman interpretasi klasik yang tidak 
ditemukan dalam karya tafsir lain. Ia merepresentasikan tradisi, bukan 
menetapkan doktrin.

Relevansi al-Durr al-Manthūr dalam kajian tafsir kontemporer
Dalam konteks perkembangan studi tafsir kontemporer yang semakin 

kompleks dan majemuk, al-Durr al-Manthūr karya Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī 
tetap menunjukkan signifikansinya sebagai sumber utama historiografi 
tafsir. Di tengah dominasi pendekatan tafsir hermeneutik, linguistik, atau 
kontekstual yang berkembang belakangan ini, kebutuhan akan rangkaian 
tafsir riwāyah yang terstruktur dan terdokumentasi dengan baik semakin 
mengemuka. Dalam hal ini, al-Durr al-Manthūr tidak hanya memuat ragam 
penafsiran dari sahabat dan tābiʿīn, tetapi juga merepresentasikan struktur 
transmisi wacana tafsir dalam lintasan sejarah umat Islam.

Relevansi kitab ini terletak pada kekuatannya sebagai basis data 
primer bagi kajian tafsir tematik dan intertekstual. Dalam kerangka tafsir 
modern, misalnya, pembacaan terhadap ayat-ayat gender, lingkungan, atau 
kemanusiaan, sering kali dibangun dari pendekatan kontemporer yang 
belum menelusuri akar penafsirannya dalam tradisi klasik. Padahal, al-Durr 
al-Manthūr menyajikan secara komprehensif konstruksi awal atas makna-
makna ayat tersebut, termasuk bagaimana ayat itu dipahami, diperdebatkan, 
dan dikembangkan dalam ruang sejarah (Shihab, 1999). Dengan demikian, 
kitab ini tidak hanya berfungsi sebagai rujukan makna, melainkan juga 
sebagai dokumen historis perkembangan pemikiran Islam terhadap teks 
suci.

Lebih jauh, metode al-Suyūṭī yang tidak mengintervensi narasi tafsir 
dengan penilaian pribadi tapi membuka peluang besar bagi pembacaan 
kritis atas Al-Qur’an. Dalam banyak kasus, satu ayat dipaparkan dengan 
dua belas hingga dua puluh riwayat berbeda, mencerminkan keragaman 
pemahaman yang hidup pada masa klasik. Hal ini selaras dengan prinsip 
tafsir kontemporer yang cenderung menolak pendekatan hegemonik dalam 
pemaknaan Al-Qur’an. Sebagaimana diuraikan oleh Shabir Ally, tafsir al-Durr 
al-Manthūr adalah bentuk awal dari tafsir naratif terbuka (narrative-based 
pluralistic tafsir) yang sangat berguna untuk mengurai dinamika epistemik 
umat Islam tanpa harus mengafirmasi atau menafikan seluruhnya.

Selain itu, dalam kajian tafsir kontekstual modern yang memerlukan 
rekonstruksi makna berbasis nilai universal, al-Durr al-Manthūr menyimpan 
banyak jejak wacana etis, spiritual, hingga simbolik dari penafsiran generasi 
awal. Ketika para mufassir modern hendak menakar ulang ayat-ayat tentang 
kekuasaan, penciptaan, atau hubungan manusia dengan alam, maka rujukan 
terhadap warisan penafsiran klasik seperti yang didokumentasikan oleh al-
Suyūṭī menjadi krusial. Tanpa itu, pemaknaan modern dapat terputus dari 
akar tradisinya (Saeed, 2006).

Maka, menghadirkan kembali al-Durr al-Manthūr dalam ruang 
akademik hari ini bukanlah langkah regresif. Sebaliknya, ia merupakan upaya 
rekoneksi epistemologis terhadap khazanah tafsir yang plural, berlapis, dan 



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 164-180 178
kaya makna. Di saat sebagian studi kontemporer terjebak pada pendekatan 
tekstual yang statis atau kontekstual yang bebas nilai, al-Durr al-Manthūr 
hadir sebagai pijakan tengah yang mengakui kompleksitas sejarah makna 
sekaligus membuka ruang kontestasi dan reinterpretasi. Dengan demikian, 
kitab ini bukan hanya tafsir riwāyah; ia adalah arsip tafsir yang hidup, dan 
karenanya sangat layak dijadikan fondasi dalam membangun diskursus 
tafsir kontemporer yang berakar, kritis, dan visioner.

Kesimpulan 
Tafsir al-Durr al-Manthūr karya Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī merupakan tonggak 
penting dalam khazanah tafsir Islam klasik. Di tengah lanskap tafsir yang 
terus berkembang, kitab ini hadir sebagai dokumentasi monumental 
terhadap riwayat-riwayat penafsiran yang beragam dari kalangan sahabat, 
tābiʿīn, hingga sumber-sumber lain yang sering kali dipandang minor seperti 
isrā’īliyyāt. Metode yang digunakan al-Suyūṭī yakni pendekatan kompilatif 
tanpa intervensi interpretatif sering dipandang problematik oleh sebagian 
pembaca modern. Namun justru dari metode tersebut, kita dapat memahami 
bahwa al-Durr al-Manthūr bukanlah tafsir normatif, melainkan arsip otoritatif 
yang menyimpan jejak historis proses penafsiran Al-Qur’an dalam dunia 
Islam. Kompleksitas penyusunannya mencerminkan kedalaman literasi al-
Suyūṭī sekaligus memperlihatkan jangkauan metodologis yang luas. Ia tidak 
hanya mengumpulkan riwayat, tetapi juga menyusunnya secara tematik 
dan kronologis, memberikan fondasi bagi kajian filologis, historis, maupun 
tematik dalam studi Al-Qur’an. Ketekunan dan kehati-hatiannya dalam 
menelusuri sanad serta kehatiannya dalam tidak memaksakan satu makna 
tertentu menjadikan al-Durr al-Manthūr layak disebut sebagai kitab tafsir 
ensiklopedis rujukan tak tergantikan dalam memahami pluralitas wacana 
tafsir Islam klasik. Dalam perspektif kontemporer, al-Durr al-Manthūr 
memiliki nilai epistemik yang tinggi. Ia memungkinkan para peneliti modern 
untuk menyusun peta perkembangan makna ayat, menghubungkan antara 
konstruksi awal dengan wacana mutakhir, serta membuka peluang besar 
bagi integrasi antara studi klasik dan pembacaan kontekstual. Relevansi 
kitab ini bukan hanya terletak pada muatannya, tetapi pada kemampuan 
metodologinya menjembatani masa lalu dan masa kini suatu kualitas yang 
sangat dibutuhkan di tengah fragmentasi tafsir modern yang sering kali 
kehilangan akar tradisi. Dengan demikian, pembacaan ulang terhadap al-
Durr al-Manthūr tidak hanya penting untuk memahami tradisi tafsir Islam 
klasik, tetapi juga strategis dalam membangun tafsir yang inklusif, historis, 
dan kritis pada masa kini. Al-Suyūṭī melalui karya ini telah menunjukkan 
bahwa kekayaan tafsir tidak terletak pada singularitas makna, melainkan 
pada keberanian untuk merekam, merawat, dan menyajikan pluralitas 
makna sebagai bagian dari dinamika keilmuan yang hidup.



Nasirudien Muhammad Iqbal
al-Durr al-Manthūr sebagai Ensiklopedi Tafsir179

Daftar Pustaka
Abd al-Raḥmān al-Jazarī. (1992). Ṭabaqāt al-Mufassirīn. Beirut: Dār al-Fikr. 
Al-Ṭabarī. (1957). Jāmiʿ al-Bayān ʿan Taʾwīl Āy al-Qurʾān, ed. Aḥmad Shākir. 

Kairo: Dār al-Maʿārif.
Andrew Rippin. (1982). “The Present Status of Tafsir Studies.” The Muslim 

World 72 (3). 
A.G. Noor. (2021). Tradisi Tafsir di Nusantara: Genealogi dan Transformasi. 

Yogyakarta: Kaukaba.
Carl Brockelmann. (1943). Geschichte der Arabischen Litteratur. Leiden: 

Brill.
Devin J. Stewart. (2020). “The Qur’an in the 15th Century: An Overview of 

Tafsir in the Mamluk Period.” dalam The Oxford Handbook of Qur’anic 
Studies, ed. Mustafa Shah dan M.A.S. Abdel Haleem Oxford: Oxford 
University Press.

Hans-Georg Gadamer. (2004) Truth and Method, trans. Joel Weinsheimer 
and Donald G. Marshall. New York: Continuum.

Ibn ʿĀshūr. (1997).  al-Taḥrīr wa al-Tanwīr. Tunis: Dār Sahnūn.
Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī. (1993). al-Durr al-Manthūr fī al-Tafsīr bi al-Ma’tsūr, 

ed. ʿAbd al-Raḥmān al-Muʿṭī. Beirut: Dār al-Fikr.
Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī. (2008). al-Itqān fī ʿUlūm al-Qur’ān. Beirut: Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyyah.
Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī. (1996).  al-Khaṣāʾiṣ al-Kubrā. Beirut: Dār al-Kutub al-

ʿIlmiyyah.
Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī. (1996). al-Muẓhir fī ʿUlūm al-wa Anwāʿihā. Beirut: 

Dār al-Fikr.
Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī. (2001). Tadrīb al-Rāwī fī Sharḥ Taqrīb al-Nawawī. 

Kairo: Dār al-Ḥadīth.
John Wansbrough. (1977).  Quranic Studies: Sources and Methods of 

Scriptural Interpretation. Oxford: Oxford University Press.
M. Syahrur. (1999). Metode Pemahaman al-Qur’an: Sebuah Tawaran 

Hermeneutika Modern. Yogyakarta: LKIS.
Mir, Mustansir. (1986). Coherence in the Qur’an: A Study of Iṣlāḥī’s Concept of 

Naẓm in Tadabbur-i-Qur’ān. Washington: American Trust Publications.
Muhammad Husain al-Dhahabī. (2000) al-Tafsīr wa al-Mufassirūn. Kairo: 

Maktabah Wahbah.
Muḥammad ibn ʿAlī al-Shawkānī. (2005). Fatḥ al-Qadīr, ed. Muḥammad Abū 

al-Faḍl Ibrāhīm. Beirut: Dār al-Maʿrifah.
Mustaqim, Abdul. (2011). Metodologi Tafsir Kontemporer. Yogyakarta: LKiS.
Nawawī al-Bantanī. (t.t). Marāḥ Labīd li Kashf Maʿnā al-Qurʾān al-Majīd. 

Surabaya: al-Haramayn.
Quraish Shihab. (1999).  Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu 

dalam Kehidupan Masyarakat. Bandung: Mizan.
Quraish Shihab. (2000). Tafsir al-Miṣbāḥ. Jakarta: Lentera Hati.



Peradaban Journal Religion and Society 5 (1) 2026 : 164-180 180
Richard C. Martin. (1985). Approaches to Islam in Religious Studies. Tucson: 

University of Arizona Press.
S. R. Burge. (2014). “Scattered Pearls: Exploring al-Suyūṭī’s Hermeneutics 

and Use of Sources in al-Durr al-Manthūr,” Journal of the Royal Asiatic 
Society. 24(2).

Saeed, Abdullah. (2006). Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary 
Approach. London: Routledge.

Ṣāliḥ al-Munajjid. (2003). al-Mawqif min al-Isrā’īliyyāt fī al-Tafsīr. Riyadh: 
Dār al-Ṣumayʿī.

Sayyid Quṭb. (2000). Fī Ẓilāl al-Qurʾān. Kairo: Dār al-Shurūq. 
Shihāb al-Dīn al-Ālūsī. (2001). Rūḥ al-Maʿānī fī Tafsīr al-Qurʾān al-ʿAẓīm. 

Beirut: Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī.
Shabir Ally. (2012). “The Qur’ān Exegesis al-Durr al-Manthūr of al-Suyūṭī (d. 

911/1505).” PhD diss., University of Toronto.
Teba Sultany et al. (2022). “Narratology of Joseph (AS) Story in the Al-Burhan 

and Al-Durr Al-Manthur Interpretations.” Kufa Journal of Arts. 1(52).
Wahbah al-Zuhaylī. (2003). Tafsīr al-Munīr fī al-ʿAqīdah wa al-Syarīʿah wa 

al-Manhaj. Damaskus: Dār al-Fikr.
Walid A. Saleh. (2004). The Formation of the Classical Tafsir Tradition: The 

Qur’an Commentary of al-Thaʿlabī (d. 427/1035). Leiden: Brill.


